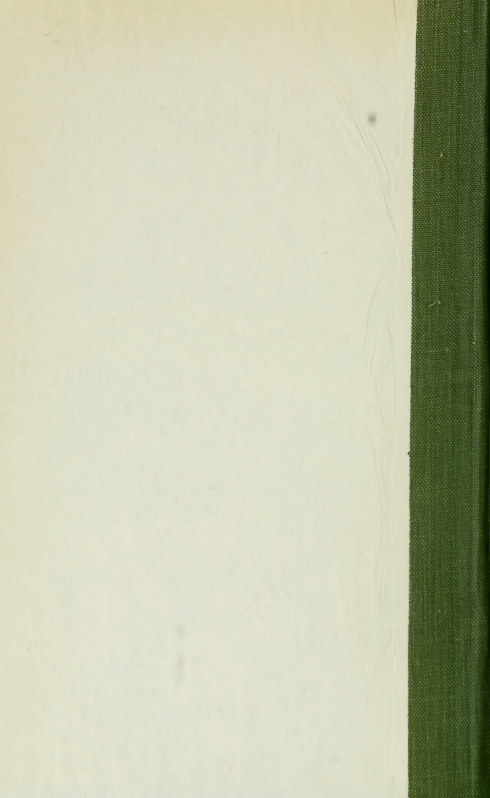
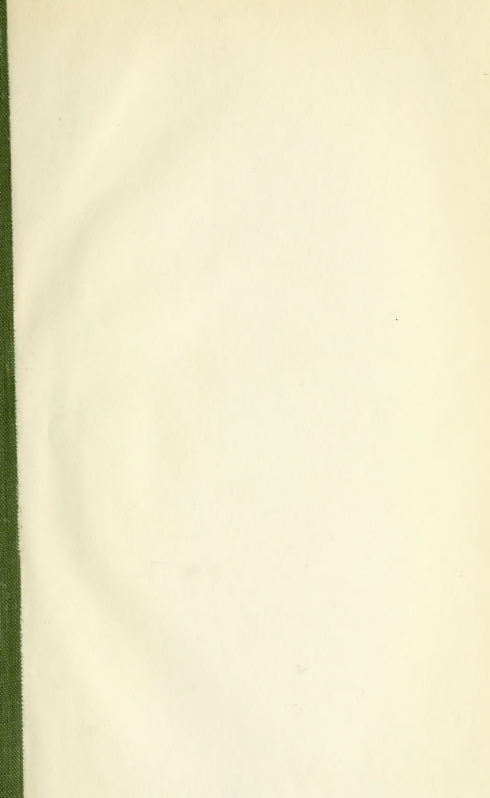
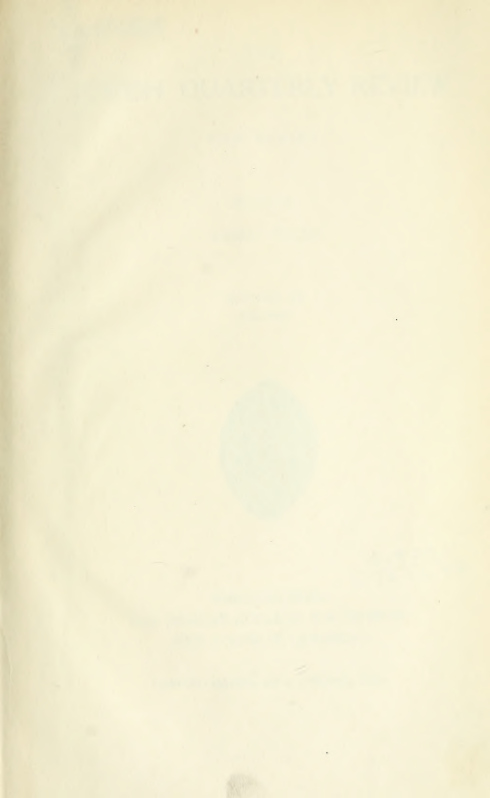


üniv.of Toronto Library

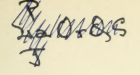




Digitized by the Internet Archive in 2010 with funding from University of Toronto







### THE

# JEWISH QUARTERLY REVIEW

NEW SERIES

EDITED BY

CYRUS ADLER

VOLUME XII 1921-1922



418295

PHILADELPHIA

THE DROPSIE COLLEGE FOR HEBREW

AND COGNATE LEARNING

LONDON: MACMILLAN & COMPANY, LTD.

PRINTED IN ENGLAND
AT THE OXFORD UNIVERSITY PRESS

DS 101 J5 v.12

### CONTENTS

|                                                                                  |           | PAGE   |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------|
| Casanowicz, I. M.: Recent Works on the History Religions (Reviews)               |           | 527    |
| Daiches, Samuel: Exodus 5. 4-5                                                   |           |        |
| DAVIDSON, ISRAEL: A Hitherto Unknown Term<br>Mediaeval Hebrew Prosody            | in        | 391    |
| EITAN, ISRAEL: Light on the History of the Hebrew Ve                             |           | 25     |
| EPSTEIN, J. N.: Notes on Post-Talmudic-Aramaic Lexic                             |           |        |
| graphy. II                                                                       |           | 299    |
| HALPER, B.: Descriptive Catalogue of Genizah Fragmer<br>in Philadelphia          |           | 397    |
| Hoschander, Jacob: The Book of Esther in the Lig<br>of History. Chapters VI, VII | ght<br>35 | 5, 151 |
| Husik, Isaac: Klatzkin's Hermann Cohen (Review)                                  |           | 119    |
| Кони, Jacob: Alexander Kohut (Review)                                            | 0_        | 252    |
| Кони, Jacob: Oesterley's 'Sayings of the Jewish Fathe                            |           |        |
| (Review) · · · · · · ·                                                           |           | 393    |
| Mann, Jacob: A Polemical Work against Karaite a other Sectaries                  |           | 123    |
| MANN, JACOB: A Tract by an Early Karaite Settler                                 | in        |        |
| Jerusalem                                                                        |           | 257    |
| MANN, JACOB: Early Karaite Bible Commentaries .                                  |           | 435    |

#### CONTENTS

|                                                        | PAGE                      |  |
|--------------------------------------------------------|---------------------------|--|
| MELAMED, RAPHAEL HAI: The                              | e Targum to Canticles     |  |
| according to Six Yemen MS                              | SS. Compared with the     |  |
| 'Textus Receptus' (Ed. de I                            | Lagarde) (concluded) . 57 |  |
| Reider, Joseph: Recent Biblical Literature (Reviews) . |                           |  |
| VISHNITZER, M.: A Jewish Dia                           | arist of the Eighteenth   |  |
| Century                                                |                           |  |

IJ

## A JEWISH DIARIST OF THE EIGHTEENTH CENTURY

SOCIAL AND ECONOMIC CONDITIONS OF THE JEWS IN EASTERN EUROPE

By Dr. M. VISHNITZER, London.

RESEARCH in the economic history of the Jews has been neglected as compared with that of the cultural life and religious thought. Even the necessary preliminary work on Jewish economic studies has not been carried out. The vast store of information concerning economic activities which is accumulated in the Rabbinical literature has not been investigated. There are also hidden in family archives various diaries, memoirs, and the correspondence of business men and communal workers. The day when these sources will be added to our knowledge will afford the basis for building up an economic history of the Jews. The present paper, which deals with a small chapter of Jewish economics, is based upon a manuscript in the Jews' College Library. This manuscript is a memoir of a Jewish wine merchant, social worker and well-educated man, Ber Bolechower, or Ber Birkenthal, who lived from 1723 until 1805 in different towns and villages of the area to-day called Eastern Galicia, mostly in Bolechow and Lemberg. Prof. Marmorstein was the first to draw attention to this document in a short article, which appeared in 1913 in the Zeitschrift für Hebräische Bibliographie. Prof. Marmorstein then pointed out how important VOL. XII. В

this document is for the inquiry into the social, economic, and cultural life of Polish Jewry in the eighteenth century, and from it he quoted several extracts. Extracts from the memoirs bearing upon the activities of the Jewish autonomous organizations in Poland were also published in the Fahrbuch der Jüdisch-literarischen Gesellschaft (Frankfurt a. M., XI (1916), 144-58) by Dr. Lewin, who thus extended his previous studies on the 'History of the Council of the Four Lands'. Another work by Ber Bolechower, entitled Dibre Binah has been published by Dr. Brawer in Ha-Schilaach (vols. XXXIII and XXXVIII). The manuscript in the Jews' College Library is a purely historical account with numerous autobiographical illustrations. It covers every side of Jewish internal life, as, for instance, domestic customs, education, literary work, communal life and organization. It gives full details of the activities of Jewish self-government in Poland; it reveals the various economic conditions and occupations, as, for example, trade, handicraft, agriculture, and financial operations; and it shows very clearly the relations between the Jews and the non-lewish population—the Kings, the Nobles, the Clergy, the Citizens, and the Peasants.

In my opinion this manuscript is of the greatest importance for historical research, and exceeds in value, particularly so far as concerns the richness of historical facts and sound judgement of the epoch dealt with, the well-known memoirs of the philosopher Solomon Maimon, and of the remarkable Gluckel of Hameln. The memoirs of Ber Bolechower are written in Hebrew, in a very simple and light style, which sometimes achieves pictorial vividness and strong expression. The manuscript, I regret to say, is not complete. Certain subjects and chapters are

disconnected through lack of parts of the original. Other accounts are given twice, and there is no chronological order at all. The author very often loses his main theme, and is apt to run away from the subject, pointing out occasionally one or another historical or political event.

Before I address myself to the economic and social questions dealt with in the memoir, I will give briefly the biography of Ber Bolechower. His grandfather escaped when he was eight years old from a pogrom in the village of Meseritsh (not far from Brest-Litovsk) in 1648, in the days of Chmielnitsky, and came to Bolechow where he finally settled. His son Judah, Ber's father, made a considerable fortune from the wine trade. He used to go to Hungary every year, or even several times during the year, to buy the famous wines of that country, and to bring them to Poland. He was a man very much respected by his contemporaries, whether co-religionists or not. He knew perfectly the Hungarian language, and took part in the capacity of an official translator in the diplomatic negotiations between Francis II, Rakoczy, and the Polish Commander-in-chief A. Sieniawski. The Hungarian merchants and nobles were kindly disposed to Judah, and welcomed him heartily on the occasion of his visits there.

After many years Ber recalls to mind the first business journey with his father, who was welcomed in every place they visited. 'Everyone was glad to see him, Jews and Gentiles alike. They were especially charmed with his gracious manner in which he spoke to everybody, Jews and Christians in Poland and Hungary alike. They liked to listen to his proverbs and tales in Jewish, Polish, and Hungarian. He mastered all these three languages . . I should think that the success which attended the career

of his son Ber, as we shall see later on, was in some way due to the credit which his experienced father won during the long years of his Hungarian business. Ber was, as I have indicated, born in Bolechow in 1723. He was given a religious education, which began as usual in earliest childhood. When eleven years old, Ber received vivid impressions of the unrest which disturbed the whole Polish State, including Bolechow and the neighbouring towns and After the death of Augustus II (1733) two villages. candidates claimed the Polish throne—the son of the late King Augustus and Stanislaus Leszczynski. The latter was supported by France, and the late King's son Augustus by The troops of Stanislaus Leszczynski had to retire before the Russian army through Bolechow. remembered that anxious time. He could not forget how the Rabbi of Bolechow, denounced to the Russian commander, Borejka, and in fear of his arrest, left the town on the eve of the Day of Atonement. 'On that day after the morning prayer I saw with my own eyes the Rabbi mounting a horse to flee to the town of Dolina to save his life.'

Thanks to the intervention of Ber's father, who explained to the commander, when he entered Bolechow, that the rumours about the wealth of the Rabbi were false, the latter was able to return to his duties. Ber was attached to his teacher, the Rabbi, who after leaving Bolechow for the community of Brody, retained his interest in his pupil, and tried to have him marry a young lady of a distinguished family. In the meantime Ber continued his Talmudic studies with the son and successor of the Rabbi. He used to visit him on Saturday after the midday meal and to read to him a page of the Talmud, to prove in

this way the achievements of the week. The Rabbi then ordered Ber to study a special passage and took his usual afternoon sleep. Ber had in the meantime to prepare. The passage was usually quite a difficult one, and Ber could not at once grasp the subject. But he found a helper in his need in the sister of the Rabbi, a well-informed lady. Seeing the embarrassment of the boy she asked what the trouble was, and which paragraph he had to study. Then without looking into the volume she explained to him the difficulties, and quoted the corresponding commentary of Rashi.

The marriage of Ber was unhappy, and he obtained a divorce after two and a half years. Later on he married again and devoted himself in the house of the parents of his second wife in Tysmienica (East of Stanislawow) not only to Rabbinical studies, but also to the Polish and Latin languages. Ber found in Tysmienica a circle of welleducated friends. The study of Hebrew language and Hebrew literature was in high favour in the community of Tysmienica. I can see that there was an early, and, hitherto quite unknown, period of the so-called Haskalah movement in a small Galician town. Tysmienica, whichand that is perhaps the salient point—had trade relations with the important business centre Breslau. Some years before the activity of Mendelssohn and his followers there was developed great interest in the Hebrew language. We must recall with gratitude the writer of the memoirs for having thrown so remarkable a light on the spiritual movement in the time of his youth.

The brief years of study were followed by a long life of business. After trying, without great success, trade in brandy, herrings, spices, wax, and skins—which articles he

used to carry to Hungary-he took up, on the advice of his father, the wine business, which he carried on throughout his life, only occasionally holding leases and keeping inns. It was a life of success, scarcely interrupted at all by troubles and sorrows, which Ber overcame rather easily and quickly. He was a well-versed wine merchant. The chief fields of activity were the towns and villages of the north-eastern part of Hungary (Tokay, Tarczal, &c.). Ber was then well acquainted with wine producers. He brought the wines to Bolechow and to Lemberg where he lived for a long time. Ber devoted much time to communal work. He was a member of the provincial Jewish Assembly and very often appeared as spokesman for his community before the landowners, the officials, and the clergy. He was closely connected with the large as well as the less important Jewish affairs of his time. Especially noteworthy was his participation in the famous dispute between the sect of Frankists and the Jews in Lemberg in 1759. He acted then, owing to his thorough knowledge of the Polish language, as interpreter for the Jews.

Amid his communal activities and business affairs, which increased more and more every year. Ber found time for the pursuit of knowledge. He acquired new languages, German and French. He made time for literary work.

The first forty-two pages of the manuscript preserved in the Jews' College are a translation made by Ber, from Polish into Hebrew, of part of a famous work of the Italian historian and geographer Giovanni Botero, 'Relazioni universali', in the Polish version entitled 'Teatrum Swiata', and, secondly, a translation from German into Hebrew, of part of the well-known book of the English writer, Humphrey Prideaux, entitled 'Con-

nection of the Old and New Testament in the History of the Jews and neighbouring nations from the Declension of the Kingdom of Israel and Judah to the time of Christ' (London, 1716-18). The German edition of this work used by Ber is entitled 'Alt und Neu Testament in eine Connexion mit der Juden und benachbarten Völker Historie gebracht' (by Löscher, Dresden, 1726). As a matter of fact Ber met different merchants from various countries. Lemberg was a centre where French, German, Armenian, Russian, and other merchants used to meet. Ber one day made the acquaintance of a young German clerk, John Labadie, who came to Lemberg with his principal, a famous Parisian merchant. The clerk arranged with Ber to give him German lessons and learn Hebrew from him. Both-Ber and the clerk-made good progress in their studies. The clerk, the son of rich parents, devoted himself later entirely to Hebrew and Oriental studies. He presented his first Hebrew teacher, Ber Bolechower, with a German translation of Humphrey Prideaux's book.

To speak of Ber's literary activity would be a matter of special attention. I must concentrate here on the social and economic conditions of Polish Jewry in the eighteenth century, upon which the writer of the manuscript throws a remarkable light. He himself belonged to the class of well-to-do merchants which we scarcely find represented among the Jewish traders of those days. As I pointed out in another work (namely, in the *History of the Fews in Russia*, vol. I, published in 1914 in Moscow), the eighteenth century was a period of decline, of the crumbling away of Jewish fortunes, of the growth of a mass of small traders, workmen, small farmers, and innkeepers.

The area covered by Ber and his companions was the western district of the Ukraine, where from the very beginning of their settlement the Jews played an important part in the economic life of the community. The Duchies of Halicz and Volhynia, which assumed political and economic significance during the twelfth, thirteenth, and fourteenth centuries under the rulership of energetic and clever Grand Dukes, were the actual nurseries of Ukrainian Jewry.

Among the many colonists whom the Dukes endeavoured to attract as settlers in their domains were the Jews. Several Jewish settlements then sprang into existence. The new arrivals took part in rural colonization and in commerce which was mostly concentrated in the towns of Halicz and Lemberg.

When, in the fourteenth century, the national independence of these countries ceased, and they came under the rule of the Poles and Lithuanians, the Jewish settlements nevertheless continued to develop. The sixteenth century represents the zenith in the history of the Ukrainian Jewry. This point must be specially emphasized concerning the Jews of that large and rich area, which is now called Eastern Galicia or Western Ukraine; and which in earlier times was known also under the name Red Russia. It was the cradle of Ber and his father. It was a Jewish centre; remarkable through all the centuries down to our own time. In the sixteenth century the Jews formed there about five per cent. of the whole of the inhabitants, and about twenty per cent. of the urban population. They contributed generally to the economic advancement of the country which had suffered severely owing to attacks by the Tartars, but was now gradually recovering.

The activities of the Jews were by no means one-sided.

They rendered valuable services to the state as lessees of taxes of the salt mines at Kolomea, Drohobycz, and other localities. They managed or supported with their capital, industrial undertakings; as, for instance, the production of sulphur, potash, and tar. They also played their part in commerce, on a large scale by extending and increasing the trade connexions with Hungary, Moldavia, Turkey, and the towns of the Black Sea littoral. These connexions were soon extended to the Orient.

The capital of Red Russia, Lemberg, at that time passed through a period of prosperity, as a centre of powerful mercantile undertakings. It was also the seat of the largest Ukrainian Jewish community which reached the height of its development at the end of the sixteenth and the beginning of the seventeenth century. In addition to trading with the Orient, the Jews devoted themselves to dealings in cattle timber, grain, and wine. Moreover. the activity of the Jews in the colonization of the central and eastern districts of the Ukraine was considerable, when in the sixteenth century these districts came within the range of civilization. We find Jews as founders of villages, as lessees, bailiffs, and stewards of the Polish landlords and the gentry (szlachta). Lastly, they were already engaged as craftsmen; and not as individuals here and there, but in guilds, which had their special rules drawn up following the lines of the general guilds.

While the government assisted and protected the Jews, assuring them in their rights, there were already, among the aristocracy as also among the citizens, perceptible efforts towards curbing the hitherto unrestrained activity of the Jews in the economic sphere. The nobility had gradually taken the entire business of dealing in grain into

their own hands; and if the Jews subsequently were engaged in that kind of business, it was only at the behest or in the service of the nobility. Generally speaking, the nobility were envious of the advantages which the kings derived from their Jewish subjects, and consequently endeavoured with success to make the Jews that were settled on their property subject to their jurisdiction, and to obtain the right of imposing taxes on the Jews.

The Polish State Assembly enacted in 1539 a law, dividing the Jews into two categories—the Jews of the king, and the Jews of the nobility. This act was of the greatest and gravest consequence for the future of Ukrainian Jewry. In this way a considerable portion of the Jewish population was withdrawn from the influence of the king, and became subjects (or, rather, serfs) to the nobility, and were therefore, at the mercy of the individual members of the gentry. For the 'gentry Jew' now began a period of complete denial of right. He was delivered body and soul to the whim of an irresponsible master; who was able to use him or abuse him for and in any position, who could and did make him his factotum. his court-jester, and so forth. The attitude of the non-Jewish town population. now so overbearing towards the Jews, also became vastly different. The competition of Jewish merchants and Jewish craftsmen was regarded by the other citizens as obnoxious, and thus all too soon a severe struggle ensued, fluctuating sometimes to the advantage of the non-Jews, sometimes to the advantage of the Jews, but, in general, undermining more and more the economic position of the latter.

During these dramatic commercial struggles between Jewish and Christian guilds, the Jews found efficient support from the organs of the Jewish Self-Government. that had grown in the course of years to considerable strength. The Elders of the Jewish Communities fought with all diligence for the protection of the members of their congregations, and in cases of important actions the Deputies of several communities, which formed special provincial councils, met to consider the steps to be taken for the defence of the Jewish cause.

Thus we can trace the beginning of the decline of Ukrainian and Polish Jewry from their former prosperous condition. Under the pleasant external circumstances in the sixteenth century the inner life of the Jewish communities could develop favourably. Jewish culture, Jewish scholarship, Jewish literature had in fact reached a high standard in the Ukraine in the sixteenth century. Lemberg, Ostrog, Wladimir-Wolynsk, Lutsk, Nemirow, and many other towns were famous as the seats of eminent rabbis, whose works are still held in high esteem. The Talmudic academies of Lemberg and Ostrog enjoyed great repute. Cardinal Commendoni, who travelled in this country in the middle of the sixteenth century, bore witness to the fact that the Jews of the Ukraine devoted themselves to astrology and medical science.

I venture to think that this brief sketch of Jewish life in the sixteenth century will help us to understand and to appreciate the statements contained in our manuscript concerning conditions in the eighteenth century, which as far as concerns Eastern European Jewry is usually known as a period of decline. Looking back on those unpleasant years we have to recall, first, the decline in the general political and economic life in Poland, brought on partly by the corrupt nobility and indolent population of the towns, and secondly, the persecutions and massacres of the Jews

during the seventeenth and eighteenth centuries. These persecutions were very often connected with sanguinary risings of the suppressed Ukrainian peasantry against the Polish landowners and the Polish officials who protected their masters and helped them to enslave the Ukrainian people.

The Polish noble hated and despised the peasant, his serf, he condemned and ill-treated the Jew, after he had made him the medium of the exploitation of the peasant masses. If we find some praiseworthy exceptions, they do not alter our judgement of the whole, a judgement corroborated several times in the memoirs of Ber Bolechower dealing as they do with the general feelings against the Jews, as they prevailed among the gentry.

The moral suffering of the ill-treated Jews was even greater than the material damage caused by outrage and persecution.

The memoirs clearly show the humiliating position of the Jew, subjected to the mercy of the landowner. The latter was indeed the only ruler, and upon his good or evil spirit depended very often the welfare of individual Jews or whole Jewish Communities. There was indeed no other power in the Polish State. The kings were only shadows. The central administration had no influence at all, and the local officials acted in fullest agreement with the nobles. Ber tells us in great detail how much energy was necessary to save the honour and the position of the famous Rabbi Chaim Cohen Rappoport (the chief orator on the side of the Jews in the dispute with the Frankists) from the chief official of the voiceod August Czartoryski in connexion with a judicial decision of that Rabbi. It would take much time to narrate this story, so dramatically told by Ber, who

owing to his perfect knowledge of the Polish language was able to revise the letter of the Rabbi to that official, in which he explained his case.

Another striking fact is the following: The Prince Jablonowski established himself against the will of his relatives as the guardian of the young Count Wielhorski, who owned the town of Tysmienica. The Elders of the Jewish Community were denounced to the Prince as having worked against him. The Prince, accordingly, decided to punish the Community. 350 barrels of honey were brought from his estate in the Ukraine, and the Jews had to buy them at the price of eight ducats each, although the market price was only six ducats. It was really an arbitrary act of taxation, or, rather, robbery. Other Polish nobles, as, for instance, the Prince Martin Lubomirski, amused themselves in assaulting the Jewish traders on the high roads and plundering their stores.

All the troubles arose from the nobles. The Jewish subjects always lived in fear of them. Ber Bolechower had complete insight into these conditions; he knew perfectly well the mentality of the Polish Gentry. He observed and studied them on many occasions—dancing and gambling in the salons of Warsaw, quarrelling and drinking during the sessions of the Diet.

There was another element in public life upon which the welfare of the Jews so much depended. The Polish clergy had great influence. The students of the Catholic colleges made a speciality of attacking the Jewish shops and houses, in plundering them, and in beating the Jewish people. This barbarous behaviour had received the sanction of custom. The Jewish Communities preserve in their annuals description of these regularly reported pogroms.

called 'The Scholars' Onset'. Ber speaks about the last onset in Lemberg, emphasizing the fact that this evil had for a long time been chronic. 'It very often happened that in the course of a quarrel between a Jew and a student of the College the other pupils (the sons of the nobles) made "The Students' Onset" and rushed into the Jewish quarter, beat and killed the Jews, and plundered their shops. The Jews had to flee in order to save their lives—and the students plundered and robbed at their will.'

Never could I fully realize the state of chaotic anarchy in ancient Poland till I had read the stories in Ber's manuscript. Bearing in mind that there was no real central or kingly power, that every noble in his area was a despotic and capricious ruler, and that there were thus a hundred or a thousand states in that fragile and undermined Republic we may imagine the shaken position of the Jews.

We learn from the manuscript that the Jews of Bolechow had their own police, which watched the whole night over the safety of the Jewish quarter. A band of ruffians came one morning (just after the police had gone home to their rest) to the house of a certain R. Nachman. The bandits found the fire still burning, around which the police had been watching, and the beadle of the synagogue sleeping near the fire. They awakened him and commanded him to open the door of the house. What followed was a regular pogrom, sketched by Ber with the greatest accuracy. The attacked houseowner defended himself and wounded the head of the band by a shot of a gun.

The Jewish race is vital and equal to every misfortune. We shall have to examine how the contemporaries of Ber, including himself, succeeded in their business, and what were the economic conditions.

The type of large Jewish farmer which we so often met with in the sixteenth century, had almost died out two hundred years later, in the time of Ber Bolechower. Of one of them our author retained a strong impression. This farmer was called Saul Wahl, just as the famous communal leader of the sixteenth century, who lives in the legend until the present time as the 'Jewish King of One Day'. I assume this farmer was a descendant of the founder of this well-known old family. The Saul Wahl, depicted in the Memoirs, was a wise and highly respectable person, esteemed by Jews and non-Jews. He was acquainted with agricultural work from his earliest youth. He devoted the larger portion of his life to farming large estates from the nobles, and for some time even the town of Stryi, with the surrounding villages; also on another occasion the town of Skole. With his usual accuracy, Ber tells us that Saul Wahl was self-taught in all kinds of agricultural work, including cattle-breeding. He carried on his business with success (although he was in debt to the nobles) so that he earned sufficient means for his large family, which included ten sons and one daughter. his position was not secure nor based on firm foundations. The time when Polish nobles preferred to farm out their estates to Jews had passed. Many of those farmers had to take up a new occupation, having been removed from their task by the landowners. Thus Saul Wahl was told one day by the owner of Stryi that he need not trouble any more about continuing the farm. The reason, Ber tells us, was that Count Poniatowski, with whom Saul Wahl was on good terms, decided to administer his estates

by his own officials. The situation of Saul Wahl was precarious. He had not money enough to meet all his obligations. Upon the advice of Ber's father, he turned to the wine trade, which enabled him to pay his debts.

On the other hand farming of small properties, of country inns, of different revenues of the towns (from mills, inns, trading, &c.), belonging to the estates of the Nobles, was widely spread among the Jewish population. It was not because of any special predilection for that kind of profession. but, as Ber points out, it was provoked by the economic conditions of the Jews at that time. The Jews were, as a rule, indebted to the nobles, and often not in a position to meet regularly their obligations. In order to avoid vexations and the confiscation of their goods, the Jews had to secure the protection of some of the nobles against the others, their creditors. Ber Bolechower was himself one of those Jewish traders indebted to the nobles, and was one day induced to lease the revenues of the town of Bolechow in order to win the assistance of the landlord of the estate, and in view of the fact that no one of his fellow-Jews was willing to apply for the lease because of the losses it had brought to its former holders. Ber is constrained to admit that the Rabbi of the Community was only right in advising him to hold the lease, as it would be for his benefit. The Rabbi's contention', says Ber, 'was that our creditors would be impressed by it, and that our landlord would also be obliged to protect us against the creditors'.

Ber quotes another case when a Jew was constrained by a noble to take up a lease under the threat of being expelled from his native place, and removed to a new hamlet not covered yet with buildings. The notion of the Jewish farmer cager for exploitation appears thus in a new light.

The memoirs preserve other evidences of the indebtedness of Jewish farmers and merchants to nobles and to the clergy. Tempora mutantur! In the early period of their history in Poland, Jews were to a great extent engaged in money-lending. In the course of centuries the conditions changed more and more. The former debtors became the creditors of the Jews. The memoirs provide most striking facts about the indebtedness of the Jewish population to the upper classes of the Polish nation. Ber knew exactly those circumstances, being several times in need, and compelled to borrow money from the gentry, and the monasteries. On the other hand, I have not been able to ascertain many cases where non-Jews were indebted to Jews. I think that money-lending by the Jews was practised then but little. Ber himself was exhorted by the relatives of his wife to abstain from this kind of business, which he was inclined to choose, and to take up trade, as did his father, who at the beginning of his career was a farmer, and devoted to agriculture. It is interesting to follow Ber's account of the way in which his father went from farming to trading. The estates held in farm by Ber's father were situated in the mountains, and, therefore, not over-fertile. But the rent of the farm had to be paid, and the peasants had to be employed. Ber's father arranged an agreement with the owner of the salines at Bolechow to furnish him with wood from the forest in exchange for a barrel of salt for each load of wood. This work went on during the whole of the winter, and many barrels of salt were thus collected. In the summer, Ber's father sent out the labourers to bring salt on their wagons VOL. XII.

to Podolia, a fine fruit-bearing province, which to this day is famous for its good harvests.

There again bartering took place. A barrel of salt was exchanged for one barrel, and sometimes even one-and-a-half barrels or even two barrels of rye. From the rye liquors were distilled, an article much in demand in Galicia, and particularly in Hungary, where large quantities were bought. Ber's father made a great fortune, and then started the wine trade in Hungary, which in time became his chief business, and was carried on by his sons, including Ber.

It would take me a long time to treat even in the briefest way Ber's activities, which are so minutely related by himself on almost every page of the memoirs. Every year, or sometimes even twice a year, he travelled to Hungary, visiting there the localities famous for their wines, as, for instance, Tokay, and after assuring himself on the qualities of those wines, transacted business on his own account, on the account of his companions, and on behalf of some of the nobles and the clergy, who gave him special orders. Ber's reputation must have been very high. We learn that well-known French wine merchants who came to Poland for their business entered into close relations with him.

We gather full details concerning prices, money exchange, and fluctuations in the value of the Polish gulden. We walk under the guidance of Ber through the fairs of Breslau, the counting-houses in Warsaw. Lemberg, and many Hungarian and Galician towns. We pass through inns crowded with the Deputies of the Polish Diet and officials of the High Courts. For it must be emphasized that on those occasions many of the casks of the valuable Hungarian and Spanish wines from Ber's cellars were

consumed by the Deputies, and bought for them by the few great nobles, who sought to win the majority for their political aims. The rank and file of the Deputies were also accessible to other kinds of bribery, such as watches and jewelry.

We become quite intimate with the practices of various groups of merchants, Jewish and non-Jewish.

During one of his frequent sojourns at Tarczal (Hungary) Ber was requested by the partners of a Jewish wine firm there 'to look into their business accounts'. Each ! says Ber, 'brought his writings and registers and laid them on the table in my room, which was full of them. I sat down to read these documents and to find out from the whole and from each document in particular the figures showing the purchase of the wines, the expenses involved, and the particulars of the sale. After five days spent in investigating and examining those papers I found out the proper way for bringing their accounts into order. They had, in fact, carried on their business for more than three years. They had bought over 1,000 casks of wine, which had been stored in twenty wine-cellars, and had been sold in retail for different amounts. I made out a report containing all the purchases of the wines: the number of casks and their value: the different sorts; from which Christian producer they were bought; and in which cellar they had been stored. Another report referred to the affairs of the sale to whom the wines had been sold, and for what amount they were sold. Further, I noted all the expenses incurred in the transport of the wines to their destination, and, also, how much there had leaked from every cask, the amount being one cask a month for every hundred casks—which is a factor to be taken into account by all wine-traders. After the calculation was made, there still remained twenty casks unaccounted for, and nobody knew who had taken them or emptied them. After having deducted all the losses and heavy expenses, there remained for the firm a net profit of 2.100 ducats, which, divided into three parts, gave to each partner 700 ducats. They remunerated me for the trouble of putting their accounts in order with two casks of ritual wine made from selected grapes.'

Ber was very keen on keeping his own accounts in proper order. He carefully describes how he 'prepared two books of account, made of two pounds of paper, the one for the wine shops and the other for the mills. The registers were ruled on each page. Every fee was to be inserted on its page in small writing, from which source derived, and by whom paid.'

We learn about the existence at Bolechow of a Guild (Holy Society) of Shopkeepers. They always met during the lesser days of the Feast of Tabernacles in order to appoint Administrators, Heads, and other officials of the Guild. On the day of Solemn Assembly they always arranged a great banquet. The Guild established a fee of half a Kreuzer (nearly a farthing) for each stone of goods, and the same payment for every pot of honey measured. The weighing-machine and measures were let out for at least 150 Polish gulden yearly.

The role played in foreign trade by the Jewish Communities of Brody, Tysmienica, and Lemberg, judging from the illuminating statements scattered here and there in the memoirs, was a very important one. I venture to say that the greater part of the clear account and concise information given by Ber throws a new light upon Jewish commerce in the eighteenth century, and it is therefore

only right to claim the discovery of the manuscript in the Jews' College as of first importance. It brings us plenty of new and interesting facts, which can only be welcome to every scholar deeply interested in the subject of Jewish economics.

I would not fulfil my task if I did not mention the Jewish handicrafts of that time. As I have already said, there were guilds of Jewish artisans as early as the sixteenth century. I have dealt with this matter in that volume of the *History of the Fews in Russia*, to which I referred above. There were, among others, guilds of goldsmiths. The guild of Jewish goldsmiths in Lemberg was well known. Ber placed an order for some synagogal utensils which were so beautifully wrought that many experts confessed that never have been seen such utensils in Poland'.

The memoirs preserve a new version about the abolition of the central bodies of the Jewish Self-Government in Poland and Lithuania. The Polish Diet of 1764 passed a law ordering the dissolution of the Council of the Four Lands, the Council of Lithuania, and the numerous provincial assemblies which represented the Jewish Communities. Until now, our historians have explained this measure of the Polish Diet as a means to a more adequate taxation of the Jewish population, as the law we have mentioned ordered that the taxes of the Jews be collected by the crown officials—fixing a certain tax for each Jew over one year of age—and not, as it had been previously done, by the provincial and central assemblies or councils elected by the Jewish communities.

In the memoirs of Ber Bolechower we find something

concerning this important fact. I would like to quote the exact words of Ber's statement:

'And now I will tell of the great change done in the Polish country with the purpose of humiliating our people of Israel, and about the taking away of that little honour they had always enjoyed since the time they came to Poland to settle there, that is 900 years ago. until the King Poniatowski ascended the throne. In those days the Poles, namely, the nobles, believed and emphasized that the Elders of Israel who used to meet at Warsaw during the Sessions of the Polish Diet in connexion with the poll-taxes to be paid by the Jews to the Crown, caused the Diets to be dissolved,—the Diets which were convoked by the expenditure of considerable means.' Ber continues with the purpose of explaining his statements: 'Every Diet was attended by many deputies who were Jew-baiters, who denounced the Jews for every kind of wickedness, that they might be deprived of their liberties, and that they should be forbidden to carry on trade in cattle wine, and other articles. The constitution of Poland admitted of one member of the Diet, i e. a · Szlachcic ' (noble) being able to stop the business of the Diet, saying: I do not agree to this matter. The Polish nobles endeavoured to make it believed, that the Jews were the instigators of the suspension of the business of the Diets, that they paid large sums of money to some of the members of the Diets to dissolve the Diets by the proceedings we have mentioned. Therefore the order was given by the crown for the abolishing of the Jewish Assemblies. Furthermore, the Diet decided that non-Jewish Commissioners ought to be sent into all the provinces of Poland to inquire as to the number of the Jews who had to pay to them the taxes. Then, argued the Poles, there will be no need for electing Jewish Elders, who would destroy all the laws of our Diet.

Ber Bolechower was so well-informed about Jewish and general affairs of his days, that I am disposed to trust also his account of this matter. He was in great sorrow about the abolition of the Jewish Councils and Assemblies, as he assumed that they were a 'small solace to the children of Israel, and a little honour to them, and witness that God in His great Pity has not left us'. For, as Ber tells us, it is said in the Mosaic law: 'and yet for all that when they be in the land of their enemies, I will not cast them away, neither will I abhor them, to break my covenant with them; for I am the Lord their God'.

In a few remarkable words Ber describes the useful work done by the wise and learned members of the Jewish Assemblies, which afforded an opportunity for discussing every Jewish question. The Rabbinical members of these Assemblies formed at the same time the high tribunals for legal causes. These institutions existed according to the statements of Ber Bolechower, for 800 years, which statement is incorrect, as we know that the first Assemblies could not have met earlier than at the beginning of the sixteenth century.

Another statement is more interesting. Ber tells us that he had seen printed copies of the decisions of those Assemblies. As a matter of fact we are to-day not in possession of these decisions or minutes. We have only the full minutes of the meetings of the Lithuanian Jewish Council, beginning from 1623 until 1763. That wonderful and most important document was published by the Jewish Historical and Ethnographical Society at Petrograd, whose Committee I have served. The minutes of the Jewish Council or Assembly in Poland are in all likelihood lost. Certain parts of them and several decisions are, of course,

known; as they used to be written down in the minute-book of the great Jewish Communities in Lemberg, Cracow, Posen, and other towns. I myself saw some of the original sheets from these minutes in the private library of the historian Dubnow. That is all that remains.

My paper can only raise the window a little to peep into the rich storehouse to which these memoirs may be compared. I hope to publish the manuscript in full as soon as possible, provided material help for this undertaking be forthcoming from Jewish scientific bodies and individuals interested in fostering Jewish history and literature.

### LIGHT ON THE HISTORY OF THE HEBREW VERB

(נְפְעֵל or intensive (נְפְעֵל

BY ISRAEL EITAN, Jerusalem.

IT is well known that the Niph'al was used primarily in a reflexive sense, on a par with the Hithpa'ēl. (Only in the course of time, when the Pu'al of the Kal (= [Ja']) fell into desuetude, apparently because of its striking resemblance to the intensive Pu'al in the perfect and to the Hoph'al in the imperfect (DD), DD, (DD), the Niph'al began to take its place and received a passive signification. During the dawn of the Hebrew language, however, there were two reflexive conjugations in use: Hithpa'ēl or reflexive with Tāw and Niph'al or reflexive with Nūn. It is interesting to note that just as in Hebrew the Niph'al was transformed to a passive conjugation, so in Aramaic the Hithpa'al likewise assumed a passive meaning.

The great difference in the morphological fate of these two conjugations is indeed surprising. The reflexive with Tāw, if we take into consideration the various Semitic languages, occurs in all the four main conjugations of the verb: Kal, Pi'ēl, Pō'ēl, and Hiph'il. The ordinary Hithpa'el in Hebrew is derived from the Pi'ēl, as may be seen from the dagesh forte in the second radical, hithkaṭṭel from kaṭṭel, &c. But in Arabic this reflexive is found very frequently derived from the Kal, as, for instance, the eighth

conjugation נְּבֹשׁבׁע, ¹ and also from the Pō'ēl, namely, the sixth conjugation נَفَاعُلَ. In Aramaic it is derived from the Kal, hithkeṭēl = ithkeṭēl, and in Syriac also from the Hiph'il, ettakṭal. And even in Hebrew we find a few remnants of Tāw reflexive coming from the Kal, comp. Judges 20. 15, 17, and יַּרְּבְּלְּדִי ibid., verse 15; or even earlier forms, as יַּרְבֶּלְדִי Hos. 11. 3, יַּבְּלָרִי Jer. 12. 5, יִּבְּלָרִי hos. 11. 3, יַבְּבְּלַרִי jer. 12. 5, ibid., 22, 15, from יַּבְּלַרְי and הובה with reflexive Tāw. Moreover, even the tenth conjugation in Arabic, יַּבְּלַרְי is nothing but a reflexive of a primitive Hiph'il still extant in some Semitic dialects, appearing with Sin in Minaeic and with Sin in Assyrian and having penetrated at a later period under the influence of Aramaic idioms, also into the Hebrew language, in the form of Šaph'el. as e.g. יַּבְּרֶלֵל, יִּשְׁבֶּבַּר.

Not so with the Nūn reflexive, whose morphological field is very limited. True, it is not unknown in other Semitic languages such as Arabic and Assyrian<sup>2</sup>: however, all the authorities in comparative Semitic grammar agree that this second reflexive form is derived from no other source but the elementary Kal, though its fundamental meaning may be taken from the Pi'āl or Hiph'il: יַּבְּבָּר is derived from בַּבְּי, though its original meaning comes from בַּבָּי, is derived from יִּיָּיָי, though its meaning is taken from לִּיִיֶּיִם, \*

This phenomenon is perplexing and requires explanation.

י Also in Assyrian this conjugation received such a distorted form, the Taw being shifted to a place after the first radical. As may be seen from the Mesha inscription, this form was current also in Moabite: מאס was surely derived from the kal, like במול Not so in Ethiopic, where we find the form לְּבָּקְשָׁל, under the influence of the reflexive of the Pi'el הַקְּמָשַׁל.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Ethiopic this form was preserved only in quadriliterals.

<sup>3</sup> Brockelmann, Semitische Sprachwissenschaft, pp. 121 f.

Brockelmann, Vergleiei ende Grammatik der semitischen Sprachen, p. 253.

2

Why is it that the Nūn reflexive was derived solely from the Kal, while the Tāw reflexive could be derived from all the principal conjugations? And even if we know that already at an early period it had lost its reflexive meaning and became a passive, still we are puzzled why it was confined to the Kal alone. It is the aim of the present writer to demonstrate that the Nūn reflexive, at an earlier stage, covered a larger morphological field than we used to think, that it was derived not alone from the Kal but also from the Pi'ēl and Pō'ēl. This I shall prove from some isolated passages in the Scriptures.

Indeed, let us observe the following list of quotations:

- I. ו. אַרוֹמָם Isa. 33. 10.
  - 2. Dien Eccles. 7. 16.
  - 3. אָבוֹנְנִי Isa. 54. 14.
  - 4. Num. 21. 27.
  - 5. Ps. 59. 5.
- II. 1. NUM. 24. 7.
  - 2. النواناة 2 Chron. 32. 23.
  - 3. টুলুল Dan. 11. 14.
  - 4. TREE Prov. 26. 26.
  - 5. נַבַּבֵּר Deut. 21. 8.
  - 6. דַּבְּקרוּ Ezek. 23. 48.
  - 7. DEET Lev. 13. 55-56.

The two forms and ing ince attracted the attention of our grammarians. who decided to ascribe them to a composite conjugation Nithpa'ēl, a conglomerate of Niph'al and Hithpa'ēl, with the exception that here the

<sup>5</sup> Variant NUM.

<sup>6</sup> Some emend TPPP.

<sup>7</sup> Compare, for instance, Profiat Duran, אפר Vienn., ומעשה אפר Vienn., ואפר Profiat Duran, אפר Vienn., ואפר 1805 Pp. 122 f.

As a matter of fact there is no basis whatever to the above formulated rule. The Tāw of the Hithpa'ēl is naturally assimilated to the first radical in verbs אַשְּׁבּׁ or to Dāleth and Ṭēth which are related to it in pronunciation, but it is never assimilated to any other letters. The best proof is the fact that the majority of examples cited above occur elsewhere in the Bible plene with Tāw, comp., for instance, בְּיִבְּיִבְּיִי Dan. ווֹ. שִׁבְּיִלְי Isa. 63. 5 and Dan. 8. 27; בּיִבְּיִי Isa. 59. 16 and Ps. 143. 3; בְּיִבְּיִי Prov. 24. 3; אַשְּׁבְּיִבְּי Num. 23. 24; אַבְּיִבְּיִ וּלִּבְּיִלְ וּלִבְּיִ וּלִבְּיִ וּלִבְּיִ וּלִבְּיִ וּלִבְּיִ וּלִבְּיִ וּלִבְּיִ וּלִבְּיִ וּלִבְּיִ וּלִּבְּיִ וּלִי וּלִבְּיִ וּלְבִּי וּלִבְּיִ וּלִבְּיִ וּלְבִּי וּלְבִּי וּלִבְּיִ וּלְבִּי וּלִבְּי וּלְבִּי וּלְבִּי וּלִבְּי וּלְבִּי וּלְבִּי וּלְבִּי וּלְבִּי וּלְבִּי וּלְבִי וּלְבִי וּלְבִּי וּלְבִּי וּלְבִי וּלְבִי וּלְבִּי וּלְבִּי וּלְבִּי וּלְבִּי וּלְבִי וּלְבִי וּלְבִי וּלִבְּי וּלִי וּלִי וּלִי וּלִי וּלִבְי וּלִי וּלִים וּלִי וּלִי וּלִבְּי וּלִי וּלִיי וּלְיִי וּלְיִי וּלְיִי וּלְיִי וּלְיִי וּלְיִי וּלְיִי וּלְיִי וּלְייִי וּלְיי וּלְיִי וּלְיִי וּלְיי וּלְי וּלְיי וּלְיי וּלְיי וּלְיי וּלְיי וּלְייִי וּלְייִי וּלְייִי וּלְיי וּלִיי וּילְיי וּיִי וּלְיי וּיִי וּלְיי וּלְיי וּלִיי וּלִ

It is difficult to imagine that the same verb should occur once with and then without the Tāw of Hithpa'ēl. It is much more logical to assume that in cases without Taw we are not dealing with a Hithpa'ēl at all. This is true especially in a case like privin: it is a well-known

<sup>\*</sup> Gerennis Kautzsch, Hebr. Grammatik, 27th contion, p. 148.

rule that in verbs where the first radical is a sibilant the Taw of Hithpa'el follows instead of preceding the sibilant; and if this is not the case here, it is because this verb is not a Hithpa'cl.9 Important also is the form ארוֹמָב which fails to exhibit any real assimilation, showing only an extension of the vowel under the N. a phenomenon familiar and usual in the Niph'al before a non-dageshed first radical. The thought of a Hithpa'ēl here does not occur at all to an unbiassed grammarian, so much have we become accustomed to a reflexive in verbs מתרושש without omission of Taw: מתרושש אָתְרוֹעָע, מָתְרוֹעָע Ps. 108. וס: הַתְרוֹעָעי ibid. הֹה ibid. יְתְרוֹעָעוּ ibid. 65. 14; הַתְרַע Prov. 22. 24; התרפה מתרפה התרפית החרפית התרעה Cant. 8. 5; ייתרוצצו, יתרצה, And all these examples are taken from the Bible: I could quote many more from post-biblical Hebrew.

Finally, the verbs and inform are best fitted to inform us as to the real morphological nature of all the unusual formations enumerated in the above list. Let us remove the false notion about an assimilated Taw and remember that the so-called Nithpa'el is a very late product of Mishnic times, then the additional Nun in both these verbs will clearly prove the Niph'al conjugation and the vocalization of the root, especially the Dagesh forte in the second radical, will point to the intensive Pi'el conjugation. Thus we have before us a grammatical form hitherto unknown, viz. an intensive Niph'al, or more correctly a Nun reflexive of the Pi'el. This form corresponds, in a morphological

<sup>9</sup> For this reason I cannot agree with Gesenius (see his Lexicon under מון, and Strack comp. his Grammar, p. 75' that אבאה Isa. r 16 is a Hithpa'el of חבו. I am inclined to think that it is a Niph'al of זכך, just as המבו is derived from DDD. If, however, we must insist on the derivation from זכה, then we shall have to recognize here, too, the conjugation כפעל, or the Nun reflexive of the Pi'cl see below : 1210 = 1210 and not 12717.

sense, to our customary Hithpa'ēl which is nothing else but a Tāw reflexive of the Pi'ēl.

All the other examples enumerated above, being in the imperfect with Dagesh forte in the first and second radicals, may be explained in the most natural way as Nūn reflexives of the Pi'ēl; the first Dagesh compensates the reflexive Nūn which is generally omitted in the imperfect, while the second Dagesh emphasizes the Pi'ēl. There is no necessity therefore to invent a Tāw of Hithpa'ēl which assimilates in an extraordinary way.

There still remains an explanation for the striking vocalization of and and an explanation for the striking vocalization of and an explanation for the striking vocalization of an explanation for the striking vocalization of an explanation for the striking vocalization of the s

Apparently we are here face to face with what is known as analogy in linguistics: quite frequently it happens in a language that a rare grammatical form departs from its accustomed and accepted path to follow a more general and frequent grammatical form. It is well known, for instance, that the Nun of the Niph'al in the third person perfect, before a vocalized first radical as in the verbs נחי ע"ו and ש"ע, has a Qames under it: אָכָּב, &c. Nevertheless, already in the Bible we meet with forms like , נמולר, נמולר, and in post-biblical times we find this Nun of the Niph'al always with Hirek: יָלוֹשׁ , נְדוֹן , instead of , נָלוֹשׁ , נָלוֹשׁ , נָלוֹשׁ . This departure was effected by analogy with the ordinary Niph'al of the greater number of verbs, which is generally Nun with Hirek (נפקד, נקטל). A similar instance of analogy is applicable also in the case of מָפֶּפֶר and יְנְפֶּפֶּר : נְּוֹפְרוֹי and יִנְפָּבְּר : the Nun of the Niph'al here should have been vocalized with a Shewa: נופרה, as is customary before an unaccented syllable (נְסְבּוֹתִי , נְסְנִּוֹתִי ); but under the influence

of the common Niph'al it, too, received a Hirek. This Hirek in itself, as a short vowel, commands a Dagesh forte, since it is not closed by a quiescent Shewa, as in the form נמול, &c. Thus the Nun reflexive of the Pi'el received the form נקטל or נפעל.

A similar fate, namely, an accidental insertion of a Dagesh forte neither for the purpose of completion nor for emphasis and accentuation, happened to a number of biblical remnants from the primitive passive of the Kal, which corresponds to Arabic فعر , without a Dagesh in the second radical: only for vocal or phonetic reasons—the Kibbus of the first radical, which is characteristic of the passive generally-a Dagesh was inserted in the second radical, resulting in the form , which is similar to the passive of the Pi'el, and thus confusing the two passives. that of the Kal and that of the Pi'el, by giving them one and the same form. Remnants of the Pu'al of Kal are numerous in the Bible: לבה from לכה from נולד = ילד לקה from לכה from , לא עבר בה from ישדר from שדר from לא עבר בה, &c.

As to Daza, it is evident now that it is not a Hothpa'el or Passive of the Hithpa'el (Arabic اتعقر), as Gesenius and others have it, but a Passive of Nippa'el: סְבַּבְּרָיּ = מְבָבָיי = מְבָבָיי = מְבָבִיי = מְבָבִיי = מְבָבִיי and not pagno. Just as Arabic preserved the Passive of the Niph'al or the Nun reflexive of the Kal, أَنْفُعِلَ, so the Hebrew seems to have preserved here the Passive of the Nun reflexive of Pi'el. Thus in Hebrew as well as in Arabic the Passive is applicable to both reflexive conjugations, that with Taw and that with Nun.

י אחרי הבַבּם את הנגע . . . אחרי הבַבּם אותו Lev. 13. 55 . I think Gesenius is mistaken in construing it as a perfect. As a matter of fact, it is an infinitive of an indefinite passive, and is completed in a direct way, like יים הלדת את פרעה Gen. 21.8. or יים הלדת את יצחל ind. 40. 20.

I have arranged the twelve examples above in two sets. The second contains forms which prove the presence of the Nūn reflexive, derived from the regular Pi'ēl. The first, however. contains only examples of an ancient conjugation שׁנִיל (Arabic وَاَعَلُ ), which is characterized by a Holem plene in all the tenses, and takes the place of Pi'ēl in verbs שׁמִי and בֹּיל ע״י and בֹּיל ע״י. This conjugation, known to philologists as the conative verb and preserved in Arabic speech, died among the Hebrews altogether in strong verbs, leaving but a few reminders in the Bible, like יִמְּטִינִי = שִׁמִּיל וֹשִׁנִי = מְלִוֹשָׁנִי = מְלִוֹשְׁנִי = מְלִוֹשְׁנִי = מִלְנִישְׁנִי = מִלְנִישְׁנִי = מִלְנִישְׁנִי = שִׁמִּיל : Isa. 10. 13; יִנֹמֵיתִי = שׁמִּיל : Sam. 21. 3.

To sum up our inquiry, it is safe to conclude that at an early stage of the Hebrew language the Nūn reflexive was applicable not only to the Kal (נְפַעָל). but also to the Pi'ēl and Pō'ēl. In the Pi'ēl it assumed the form יָפַּעֵעל; consequently in the Pō'ēl it must have been יָנִפּוֹעֵל.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> According to Wellhausen, we should read also in Zeph. 3. 15 מְשׁׁבְּטֵוֹף instead of מְשֹׁבְּטֵוֹף.

<sup>12</sup> There is no necessity to emend with Gesenius (in his Lexicon) נוֹעָרְהוּי or הוֹעָרְהוּ. The form is correct, and is explained best by the corresponding verb in Arabic בנֹעָרָהוּ which means 'to bid farewell to', 'to take leave of', &c. (comp. for instance, Wahrmund, Arabisch-Deutsches Wörterbuch, p. 1170, s. v...

## EXODUS 5. 4-5

# THE MEANING OF עם הארץ

By Samuel Daiches, Jews' College, London.

JUDGE SULZBERGER has, in his essay 'The Am Ha-Aretz', established the theory, in my opinion, beyond doubt, that עם הארין in the Bible means 'representatives of the people', 'Parliament'. A careful examination of all the Biblical passages in which עם הארין occurs has strengthened me in my conviction that the meaning of 'representatives of the people', 'Parliament', for עם הארין is still more extensive than Judge Sulzberger ventured to presume. It seems to me that this is the ordinary meaning of עם הארין in the Bible. 'Representatives of the people', 'Parliament', fits everywhere, not only historically but also exegetically. Exodus 5. 4–5 is, I think. a good instance.

I suggest that in Exodus 5.5 (a passage not considered by Judge Sulzberger) עם הארץ has the meaning of 'representatives of the people'. And by accepting that meaning we get rid of the difficulty which the commentators find in Exodus 5.4–5. 5.5 appears to be a repetition of 5.4, and therefore the two verses are ascribed to different sources (see commentaries). 'Representatives of the people', however, makes the meaning of the two verses perfectly clear.

In 5. 4 Pharaoh tells Moses and Aaron that they should not disturb 'the people', the ordinary workmen, in their VOL, XII.

work. In 5. 5 Pharaoh tells Moses and Aaron that by their conduct they would influence the representatives of the people', and make them rest from their burdens. The difference is great. It is not accidental that in 5.4 the word מסבלתם is used, and in 5. 5 the word מסבלתם. is the ordinary work done by the manual labourers. is, I take it, the 'burden', the office of supervising the work of the labourers. The ordinary people (העם) did the manual labour, and Moses and Aaron and the other representatives of the people (עם הארץ) supervised the work of the labourers. Hence the distinction also in 5.4 between To Moses and Aaron Pharaoh says סבל and מטשה. 'go unto your burdens', go unto your posts of overseers. That det has the meaning of 'burden (office) of overseer' is also clear from Exodus 1.11. זעתה refers to the people of Israel; בסבלתם refers to the Egyptian taskmasters. That there were Hebrew overseers we see from Exodus 5. 14, 19. The meaning of vers. 4-5 is now quite clear. The following would be the translation of the two verses:

(4) And the king of Egypt said unto them, Wherefore do ye, Moses and Aaron, cause the people to break loose from their work? Get you unto your burdens (posts of overseers). (5) And Pharaoh said: Behold, the representatives of the people are now many, and ye will make them rest from their burdens (posts of overseers).

Thus there is no repetition in these two verses. Both verses are required. Pharaoh tells Moses and Aaron that as a result of their activities the labourers will stop their work, and the representatives of the people will cease fulfilling their duties as overseers.

# THE BOOK OF ESTHER IN THE LIGHT OF HISTORY

By JACOB HOSCHANDER, Dropsie College.

#### CHAPTER VI

The nature of the danger recorded in the Book of Esther—The introduction of anthropomorphic images into the Zoroastrian religion—The reform against Zoroastrianism—Religion and state—Zoroastrianism as the supreme religion of the Persian empire—Anahita as the representative and manifestation of Ahuramazda—The effect of the reform—A Persian tradition—The reform affected the Jews—The religious persecutions—The strictly religious Jews—The festivals of Anahita—Historical reminiscences of the persecutions.

וא the preceding chapter we have discussed the term 'Jews' (יהודים'), and found that it designates adherents of the Jewish religion, regardless of their extraction. This definition is borne out by historical facts. All dangers and persecutions the Jews experienced, from the time of Antiochus Epiphanes down to the present, were solely due to their religion, and not to their race extraction. Jews never suffered, as we already observed, if they conformed to the religion of the country where they dwelt, because such a step wiped out the mark that distinguished and separated them from the Gentiles. Jews living in a country for many hundreds of years were always considered aliens. But if one among them abandoned his religion he became at once a full-fledged citizen.

The danger impending over the Jews recorded in the Book of Esther was no exception in that respect. This also had a purely religious character. The current opinion

35 D 2

concerning the personality of Haman and his detestation of the Jewish race is absolutely erroneous. If a man is an inveterate enemy and a zealous persecutor of a certain religious creed, which he regards as pernicious to the welfare of his country, it does not follow that he is a wicked character. Haman was not worse than many Christian and Mohammedan potentates who, actuated by zeal for their own religions or by political reasons. fanatically persecuted their Jewish subjects, but who in other respects by no means showed vile dispositions. Haman never thought of destroying a whole race without cause on their part. His decree was not aimed at the Jewish people, but at the Jewish religion, and such a danger could be easily averted by renouncing it. His intention was the destruction of an idea, not of the individual who adhered to it. The fate of being exterminated was of course inevitable, if the Jewish people should remain stubborn and refuse to part with their religious belief. But the decree was of no effect if they ceased to be ' Jews' (יהודים). However, that religious persecution was not due to his personal aversion to the Jewish religion. It was dictated by the policy of the Persian empire, with which the Jewish religious conceptions came into collision.

Under the reign of Artaxerxes II an important innovation was introduced into the Persian religion. The Babylonian priest and historian Berosus informs us that the Persians knew of no images of gods until Artaxerxes II erected images of the goddess Anahita in all the centres of the Persian empire. The statement of Berosus is confirmed by the cunciform inscriptions. Those of the former

<sup>1</sup> Muller's Fragmenta Ilistoricorum Graecorum, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Altpersischen Keilinschriften (Weissbach und Bang', p. 45.

37

kings name only Ahuramazda, but Artaxerxes II, in his inscriptions, invokes Ahuramazda, Anahita, and Mithra. The last two gods belonged to the old popular belief, but were abandoned by the true Zoroastrians.<sup>3</sup>

This innovation, having been against the spirit of Zoroastrianism, could not have met with the unanimous approval of the Persians. Now Zoroaster's religion could have been preserved in purity only within a limited circle. 'The common people required religious food of a more sensual and vigorous character', as Ed. Meyer observes.4 Nevertheless, that limited circle was no doubt sufficiently numerous and influential to resent and oppose such an innovation. The erection of sanctuaries for Analita in all the centres of the Persian dominion, even among non-Iranians as in Sardes and Damascus, indicates that Artaxerxes II desired to introduce the worship of this Iranian goddess throughout his empire. What may have caused Artaxerxes II to depart from the ways of his predecessors? It could not have been a mere fancy for overthrowing the old established principles of the Zoroastrian religion. Some important object must have been involved whose attainment he deemed necessary for the consolidation of his empire.

Religion was always intimately connected with the worldly power. All the institutions of the government were permeated by religious ideas.<sup>5</sup> The king was merely the representative of the tutelary deity of the state. Accordingly the rank of the deity depended upon that

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Ed. Meyer's article 'Artaxerxes', Encycl. Brit. and G. A., III, 127.

<sup>4</sup> *Ibid.*, p. 126.

On this subject see especially Jastrow's Religious Aspects and Beliefs in Babylonia and Assyria, 1911, chapter V.

of the king by whom it was represented, rising and falling with the fortunes of its representative. In one case, however, the deity assumed such a high position that it became the protector of the state which had raised it from obscurity, and its rank remained independent of that of its repre-Such was the case of the Babylonian god Marduk who was originally an insignificant local god of Babylon. But he became the head of the Babylonian pantheon, and was identified with the former Sumerian chief god, Enlil of Nippur, because Babylon had become, under the reign of Hammurabi, the capital of the Babylonian This city, though politically no more of importance, after the passing of the Hammurabi dynasty, nevertheless retained its high position as the seat of Bēl-Marduk. The king who seized the hand of the god on the New Year festival considered himself the greatest monarch, and claimed by virtue of his position the rule of the world. The various Babylonian cities were united by a religious idea.

The constitutions of the governments of the Euphrates Valley present in that respect no exception to the general rule. The same fundamental idea of the body politic existed in most ancient states. Religion was in antiquity the basis of the political community. The state existed only through the gods. In claiming to fight for the glory of the gods and not for its own aggrandizement, the state could hold its own against other powers, and increased thereby in strength and prosperity. The theocratic constitution of Israel, as ordained by its Lawgiver, though never fully realized, was no novelty. The institutions of ancient Greece, as the Amphictyonic Council and the

<sup>&#</sup>x27; See Ed. Meyer G. A., III, p. 16;.

Olympics, which were of paramount importance for the unification of the various Greek states and the preservation of their independence in the Persian Wars, were of purely religious origin. The mighty empire of the Caliphs was founded upon Islam. The mediaeval Christian rulers pursued the same policy. Thus religion was in all periods considered the best cement for joining heterogeneous races into one united nation.

However, the Persian empire was different from other governments of antiquity. Here we do not find that intimate relationship between Temple and Palace. Although the Achaemenian kings had been the very representatives of the Zoroastrian religion and identified with all its movements,7 the Persian empire was not founded upon a religious idea. The conglomerate of the heterogeneous elements of which it consisted was kept together by force of arms, the effect of which could only be transitory. The Persian rulers felt themselves powerful enough to hold the conquered countries in obedience without the aid of religion. As a rule, they did not interfere with the creeds of their subjects, and made no attempts to disseminate their own religion in their dependencies. On the contrary, though considering the polytheistic religions, in which the gods were represented in human and animal shapes, puerile, the Persian kings treated them with all reverence. We must, of course, except the conduct of the demented Cambyses in Egypt.

When Artaxerxes II ascended the throne, the authority of the empire in the interior provinces was badly shaken. Insurrections frequently occurred, and the disintegration

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> See Jackson, Zoroaster, 'On the Date of Zoroaster'.

of the empire seemed imminent. Though its foreign relations were better than before his accession, this was not due to its power, but to the discord of the Grecian states. According to Plutarch: 'The Greeks who forced their way, as it were, out of the very palace of Artaxerxes, showed that the grandeur of the Persians was mere parade and ostentation'.<sup>8</sup> The liberal policy pursued by the Persian kings, which at the time of their vigour largely contributed to the building up of the empire, as the subjugated countries soon became reconciled to its rule,<sup>9</sup> was now, as the Persians were becoming somewhat enervated, the very source of its weakness.<sup>10</sup> The Persian empire lacked an idea suitable to cement the divergent races into one united nation.

We may safely assume that the Persian patriots and the king's councillors were fully aware of the gradual decay of the empire, and devised various remedies to check its progress. One of the councillors, acquainted with Oriental history, and thus knowing how religious ideas were utilized for political purposes, and what powerful instruments they are for the consolidation of governments, suggested the religious idea as the best remedy for the unification of the empire: religion should form the link between king and subjects. If Zoroastrianism, of which the king was the visible representative, should be proclaimed as the

<sup>8</sup> Plutarch, Artaxerxes, XX. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ed. Meyer, G. A., III, p. 94.

<sup>10</sup> We have a somewhat analogous case in the Turkish empire. At the height of their power, the Turks were rather tolerant towards their subjects and did not impose upon them their religion and language. Owing to this policy, the subject nations were soon reconciled to their rule. If they had not been tolerant, the European Christian nations would have united themselves against them, and we may doubt whether they would have prevailed over a united Europe. But at present the policy that was formerly the source of their success, is the very cause of their downfall.

supreme religion of the empire, all the subjects being enjoined to accept it, the authority of the king, on account of its religious character, would be respected everywhere, and the common cause of religion would ensure the loyalty of the subjects.

However, that plan was not feasible without fundamentally modifying the doctrines of the Zoroastrian religion, which, as we have seen, was purely spiritual, without images, temples, and altars. The acceptance of the principles of this religion, which forbade the worship of idols and rejected all other divine beings beside Ahuramazda as spurious deities, was incompatible with the continuation of all other polytheistic religions throughout the Persian empire. The introduction of such a religion could not be made compulsory without simultaneously oppressing all other idolatrous creeds. Such a measure would undoubtedly have been the cause of a general uprising among the polytheistic subjects, and unfailingly would have caused the downfall of the Persian empire. The people, accustomed from immemorial times to the worship of visible gods, were incapable of comprehending a religion without physical representations. This religion could not appeal to the people, even if it should modify its monotheistic principle, and grant to them the permission to continue the worship of their own deities as manifestations of the supreme god Ahuramazda. There was indeed the winged circle, which the Zoroastrians were able to admit as a religious emblem without sacrificing any principle.11 But no temple was ever erected to Ahuramazda, as Ed. Meyer points out,12 even after the

<sup>11</sup> See chapter V.

Zoroastrian religion became corrupt. The Zoroastrians seemed to have held and strictly adhered to the principle that the God of heaven and earth could not be worshipped in the limited space of a house. Besides, the simple worship of this god, consisting in keeping up the Holy Fire, had nothing alluring and attractive for the people. Yet the Zoroastrian religion could not be made popular without images, temples, and altars.

The Daēvas, the gods of the old Iranian religion, which Zoroaster declared to be spurious deities, were at a later period, but already in the time of Herodotus. <sup>14</sup> introduced into the Zoroastrian religion, though not yet represented by images. The highest among these Daēvas were Anahita and Mithra, equivalent to the deities Ishtar and Shamash in the Babylonian pantheon. Anahita, and as Marquart contends. <sup>15</sup> in conjunction with Mithra, were, under the

<sup>13</sup> The same idea is expressed also by the exilic Isaiah: 'The heaven is my throne, and the earth is my footstool; where is the house that ye built unto me? and where is the place of my rest?' (66. 1), and also in the prayer of Solomon: 'Behold, the heaven and the heaven of heavens cannot contain thee; how much less the house that I have builded' (1 Kings 8. 27). We need not see in this idea Persian influence or vice versa, as it is simple enough to originate among various people independently. We shall further refer to the fact that the Babylonian supreme god Anu does not seem to have ever possessed a centre of his own, and it may be due to the same idea.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> See Herodotus I, 131, where he states that the Persians believed in elementary gods, which is certainly not in accordance with Zoroaster's doctrines.

<sup>16</sup> Fundamente, p. 37. It is noteworthy that Plutarch, Arlaxerxes, XXIII, 7, states that Artaxerxes paid homage to no other goddess but Hera. This goddess is evidently identical with Anahita, though the latter is identified by him with Artemis, XII, 4. We need not assume that he contradicts himself. Anahita has been identified with the Babylonian goddess Ishtar who appears in various manifestations; as Bēlit ilāni, 'Mistress of the gods', she corresponds to Hera; as daughter of Anu, to Pallas Athene; as godde s of vegetation, to Demeter and also Persephone:

reign of Artaxerxes II, selected to be represented as manifestations of Ahuramazda. Anahita was originally a goddess of vegetation, but later became goddess of fertility, and was represented with all the attributes of Ishtar. The main feature of her cult was prostitution.1 A divinity of this kind strongly appealed to the sensual propensities of the people, and was readily accepted everywhere by the polytheistic inhabitants of the Persian empire as chief deity and representative of the supreme god Ahuramazda. If Marquart's view, which seems to be corroborated by the cuneiform inscriptions of Artaxerxes, is correct, we may assume that the Mithra-Feast became about the same time the chief Persian festival, in which the king used to get drunk and performed the national dance of the Persians.

The introduction of that new element into the Zoroastrian religion was not due to the predilection of the king for Anahita. This was done as a political measure for the consolidation of the empire. Hence it was not left to the free will of the people whether they should imitate the example set by the king. The worship of that goddess was made compulsory. The supremacy of Anahita actually meant the supremacy of the ruling race. Her worship was made a test of loyalty. Those who refused to recognize her were marked as disloyal subjects. Marquart is unquestionably right in seeing in the erection of the images

as sister of the Sun-god, to Artemis; as goddess of fertility, to Aphrodite. All these attributes may have been taken over by Anahita. Plutarch may have not known it, and speaking from a Greek religious point of view, differentiates between Anahita of Susa who may have been worshipped as Hera, and between Anahita of Ecbatana who may have been identified with Artemis.

<sup>16</sup> See Justi, History, p. 95, and Ed. Meyer, G. A., III, p. 126 f.

of that goddess in all the provincial capitals of the Persian empire a royal law enjoining on all the inhabitants the worship of Anahita. $^{17}$ 

Did that reform of the Zoroastrian religion produce the desired effect of more firmly uniting the various races of the Persian empire? This may or may not have been the case. We know only that it did not prevent that empire's final downfall. But we may reasonably doubt whether even united and in their full vigour the Persians could have prevailed against the military genius of their conqueror. However, that innovation was of paramount importance for the dissemination of the Zoroastrian religion. We may assume that the successful introduction of the latter, and in its wake of the Persian language, among the Turanians in Armenia and Cappadocia 18 was chiefly due to this reform of Artaxerxes II. In Armenia, Anahita had temples at Artaxata and Yashtishat in Tauranitis, and especially in Erez in Akilisene, the whole region of which was consecrated to her.19 Here she had a golden statue, and Strabo states that the daughters of the noble families used to go there and prostitute themselves to strangers before their marriage.20 She was worshipped likewise in Pontus and Cilicia.21 In Lydia she left numerous traces of her presence, and became amalgamated with Cybele.22 The Zoroastrian religion, which even among the Iranians could be kept in purity only in a limited circle, could hardly

<sup>17</sup> Fundamente, p. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> See *ibid.*, p. 38, and especially the article 'Armenia (Zoroastrian)' in Hastings' Encyclop.

<sup>19</sup> See the article 'Anaitis', ibid.

<sup>22</sup> See Rev. Archeol., 3rd Series, VI. 107; VII, 156.

have gained adherents outside of Iran without undergoing a complete change. Formerly there was a gulf between the popular religion and that of Zoroaster, as the common people, though Zoroastrians, by no means abandoned the old Iranian Daēvas.<sup>20</sup> This gulf was now being bridged over by the innovation of Artaxerxes II, which sanctioned the popular religious conceptions, and introduced them into the system of the Zoroastrian religion. Both Zoroastrianism and Christianity succeeded in gaining adherents and establishing themselves by conforming more or less to the ideas and customs of the people.

Jackson, in his Zoroaster, observes: 'Tradition, according to Brahman Yasht, asserts that Ardashir the Kayan, whom they call Vohuman, son of Spen-dat, and whom we know as Ardashir Dirazdast, or "the long-handed", is the one "who made the religious current in the whole world". Actual history agrees with this, in so far as it shows that Artaxerxes Longimanus, or "long-handed", was an ardent Zoroastrian ruler. From the pages of history we, furthermore, learn that by the time of the last Achaemenians, at least, Zoroastrianism is practically acknowledged to have become the national religion of the Iranians'. In the

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> It is seen by the Persian proper names compounded with the names of various Iranian gods, as Ed. Meyer points out, G. A., III, p. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> P. 133 f. A similar view is expressed by Darmesteter, Avesta, p. lv: 'New progress marked the reign of Artaxerxes Longimanus'. He goes even so far as to contend: 'It was he who blended the worship of Anat-Mylitta with that of the Iranian Anahita [the ascription of that innovation to Artaxerxes Mnemon, by Clemens Alexandrinus (Stromata I) must rest on a clerical error, as in the time of Herodotus, who wrote under Longimanus, the worship of Anahita had already been introduced into Persia)' (note 3). But Darmesteter's contention rests on a logical error. Berosus (apud Clem.) does not state that the worship of Anahita was introduced by Artaxerxes II. He merely states that the latter was the first who

light of our observations, the matter will be viewed differently. The later Persian scholars, and even the compilers of the Zend-Avesta which, as Renan observes, is a Talmud rather than a Bible, 25 had no more exact knowledge of Persian chronology than the Talmudic Rabbis. The tradition of the dissemination of the Zoroastrian religion being due to Ardashir is undoubtedly correct, but the king of that name was not Artaxerxes Longimanus, but his grandson Artaxerxes Mnemon. Besides, we cannot find any historical source that presents the former king as an ardent Zoroastrian. Concerning the reference of Brahman Yasht to Vohuman son of Spen-dat we may perhaps see in it an obscure tradition referring to Haman (=" $\Omega\mu\alpha\nuos$ ) son of Hamdatha. 26

taught the Persians to worship anthromorphic images, in erecting statues of Anahita. Darmesteter evidently overlooked the fact that Herodotus himself, who informs us of the worship of Anahita by the Persians, distinctly states that the Persians knew of no images of the gods. Moreover, the same statement is given in his *Exhortation to the Greeks*, V, I, and it is unlikely that he should have committed twice the same error.

25 In his History, VII, 14.

26 Vohuman is rendered into Greek as Omanos, as Strabo, in his Geography, XI, 14, states: 'There were founded both the sanctuaries of Anaitis and of the associated gods, Omanos and Anadatos'. The latter names remarkably resemble Haman and Hamdatha. Strabo further writes: 'These things were customary in the sanctuaries of Anaitis and Omanos' (XI, 16). The eleventh Persian month Vohumanah is called in Cappadocian 'Donavia Lagarde, Purim, p. 33). Spenda-dat means 'given by the Holy Spirit' (Justi, Iran. Namenb.). Haoma, which is the most sacred and most powerful offering, comprising the life of the whole vegetable kingdom, and by drinking of it man will become immortal on the Day of Resurrection (Darmesteter, l.c., p. 69) may have been the symbol of the Holy Spirit. Thus Hom-data and Spendadat may be synonymous names. Pseudo-Smerdis, whom Darius in his Behistun-inscription calls Gaumata, is by Ctesias called Sphenda-dates see chapter IX'. Thus it seems that Spenda-dat is a priestly title, and not a proper name. In the light of these observations, Cassel's view, quoted above (chapter II, that Haman and his

The limited circle of the true Zoroastrians no doubt resented that innovation and corruption of the Persian religion, and must have denounced it as heresy. But the latter may have submitted sooner or later. We cannot say to what extent they went in their zeal for the preservation of the purity of the Zoroastrian religion. They may or may not have sacrificed themselves in their opposition to that innovation. But we can with all certainty assert that the only part of the populace which absolutely refused to comply with the royal will and become idolaters were the strictly religious Jews. The latter were, of course, marked as disloyal subjects. Defying the authority of the empire was nothing short of high treason, and could not be tolerated. The officials had to enforce obedience to the royal decree, without exempting any person, and could not grant special privileges to the Jews.

We have already observed that as long as the Persian religion was undefiled by idolatrous practices, the Jews in all probability boasted in the presence of the Persians and their officials that their own religion was closely akin to or identical with that of Zoroaster. The Persians could not but be flattered by the compliment paid to their own religion, it being of such a high character that non-Iranians pride themselves in having similar religious conceptions. This established good will and friendship between Persians and Jews. The favours granted to the Jews by the Persian kings may have been due to that fact. Now the condition was different. In refusing to worship Anahita, the Jews showed that the Persian religion was not good enough for them. This could not fail to arouse the hatred

father belonged to the tribe of the Magians, is rather probable. Their names may have been priestly titles and not proper names.

of the gentiles. It was of course the cause of arguments, and frequently led to personal attacks. The officials who had continually to punish the Jews for their stubbornness, and to settle the quarrels between them and their enemies, considered them a constant source of annoyance, a turbulent, disloyal element among a peaceful and loyal populace.

This was a period of religious persecutions, similar to those the Jews experienced under the reign of Antiochus Epiphanes, and frequently in the Middle Ages. Yet the former persecutions were somewhat different from the latter. The Jews were not ordered 'to forsake their own laws 27, but to recognize the supremacy of Anahita, and to worship her. The latter was the more dangerous to the Jewish religion. Seeing in the worship of Anahita a mere formality, many Jews pretended compliance with the will of the king without regarding such a step as apostasy from Judaism. These Jews, though bitterly resenting the force that compelled them to pay respect to idols they abominated. practically did not suffer any inconvenience, and still remained on friendly terms with their neighbours. only victims of those persecutions were the strictly religious Jews.

We have seen that in post-exilic times the only mark of 'Jews' (המרים) was the rejection of idols, and under Persian rule, that mark was obliterated. The business documents of the Persian period show that a large number of Jews of that time were engaged in commerce. We may well assume that this was the only course open to them for providing means of subsistence. A nation, as a rule, is not disposed to admit large numbers of foreigners into its country to take possession of the soil and to settle as

peasants, unless as bondmen. And not every man is able to be an artisan. But primitive nations readily welcome people who serve as middlemen between producer and consumer. Men of that calling do not live crowded together, but settle, whenever afforded an opportunity, in localities where competition is not too keen. Thus scattered in small numbers throughout the provinces of the Persian empire, the Jews were scarcely noticeable, as long as they peacefully attended to their own affairs. The succeeding generations of the immigrants were in all probability not different in language, dress, habits, and many even in their names, from the people among whom they dwelt. Now and then some neighbours learned incidentally that those people had a peculiar creed of their own. But a casual observer would have held them to belong to the strict Zoroastrians. Even the keen-eyed Herodotus who noticed every feature of the Oriental peoples, did not know the Jews as adherents of a special creed. With the corruption of the Persian religion, the Jews were thrown back into the former state under Babylonian rule. Those who refused to participate in the worship of Anahita, pleaded that the faith they professed prohibited the worship of idols, and thus became known as adherents of a different creed. A barrier was now being erected between Jews and Gentiles. The former could not faithfully adhere to their religion, without being recognized as 'Jews' (יהודים).

If there is any reliance on historical analogy, we may accept it as an indisputable fact that the innovation of Artanernes II introduced into the Persian religion was the cause of Jewish persecutions. It would be of no consequence whether there were records testifying to those events or not. We must bear in mind that the real VOL. XII.

sufferers were the zealous, pious Jews, who formed only a very small portion of the Iewish people. The persecutions were, in all probability, occasioned at the time of the high festivals of Anahita.28 when the Jews, in refusing to participate in the festivities, sharply contrasted with the rest of the people. Only those denounced by malignant neighbours suffered the penalty of the law. The Jews settled in small towns and villages where there were no sanctuaries of Anahita, could easily under some excuse stay away from the festivities without exposing themselves to any danger. The hatred caused by the refusal of the pious Jews to recognize the divinity of that goddess naturally reacted upon all the Jews, who were looked at askance by the people and the authorities. However, if they held their peace, and did not express any opinion averse to the Persian religion, they could not be legally punished. The execution of a number of Jews in the various centres of the Persian empire was not so important an event as to be recorded by historians.

But we have, as it would appear, some record of those Jewish persecutions by the Persians. Hecataeus, according to Flavius Josephus, in his Polemics against Apion, states that the Persians erected temples and altars in Palestine, and attempted to turn the Jews away from their religion.<sup>21</sup> This statement refers of course to the reform of the Zoroastrian religion by Artaxerxes II.<sup>20</sup> The historian Graetz, in his *History of the Fews*.<sup>31</sup> describes that event

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> See chapter VII. <sup>29</sup> Josephus, Contra Apionem, I.

<sup>30</sup> Willrich (Judaica, p. 92) does not believe this statement, and naively asks: 'Who should have attempted in the Persian period to do so?' He ought to have read Graetz's History of the Jews and his references to Berosus before dealing with Jewish history.

 $<sup>^{81}</sup>$  German edition II, p. 208, and his notes, pp. 412 ff.; Engl. edition I, p. 4c8.

as follows: The relations between the Judeans and the Persians were at the same time somewhat disturbed. The latter, influenced by foreign example, began to practise idolatry. The goddess of love, who under the different names Beltis, Mylitta, or Aphrodite, was constantly brought under the notice of the Persians, exercised a powerful influence upon them. The victories they had achieved, and the riches they had acquired inclined them to sensual pleasures. They were, therefore, easily enthralled by the goddess and induced to serve and worship her. As soon as they had adopted this deity, they gave her a Persian name, and included her in their mythology. Artaxerxes II sanctioned her worship, and had images of her placed everywhere in his great kingdom, in the principal cities Babylon, Susa, and Ecbatana, as well as in Damascus and Sardes, and in all the towns of Persia and Bactria ... Thus the spiritual link which had bound the Persians to the followers of Judaism-their common abhorrence of idolatry-was broken. . . . Having compelled his own people to bow down to this newly adopted goddess of love. Artaxerxes tried, as it appears, to force her worship upon the Judeans; the latter were cruelly treated in order to make them renounce their religion, but they chose the severest punishment, and even death rather than abjure the faith of their fathers.' This account of that event, though not exact in details in the light of our investigations, is in the main correct. Graetz did not see the real object of the introduction into the Persian religion of the cult of that goddess, nor the reason for enforcing her worship upon the Jews. It was certainly not due to a mere fancy of the king to make her worship obligatory on all inhabitants of the Persian empire. The departure from

the policy of his predecessors not to interfere with the creeds of their subjects was urged upon this king for political reasons.

However, Hecataeus was acquainted with the circumstances of that event only as far as it concerned the Jews of the province Judea. Here was the centre of the cult of Jahveh. The whole province almost exclusively inhabited by a people which detested idolatry was forced to the worship of idols.<sup>32</sup> The disturbances caused by these proceedings must have been sensational, and excited wide-spread interest. Egypt, which a few years before the accession of Artaxerxes II recovered its independence from the Persian empire, and was continually in a state of war with the latter, must have watched with keen satisfaction the unsettled conditions in the neighbourland, and we may reasonably conjecture that it incited the Jews to rise against their oppressors and promised them its assistance. But the Jews may have profited by the experiences of their past, well knowing that the friendship of Egypt was just as responsible for the downfall of the states of Israel and Judah as the armies of Assyria and Babylonia, 30 and preferred to suffer rather than to rise in arms and 'to trust in the staff of this broken reed, on Egypt'.34 Hecataeus

<sup>&</sup>lt;sup>\$2</sup> As to the Samaritans, though they were worshippers of Jahveh, they were not yet pure monotheists, and still continued 'to serve their gods and to fear Jahveh', as the author of Kings described their religion. At any rate, their religious conceptions were not different from those of the former Israelitish inhabitants (see 2 Kings 17. 34-41). The change in their religious conceptions belongs to a later period.

<sup>88</sup> Both prophets, Isaiah 20. 5, 6; 30. 3, 4) and Jeremiah (37. 7), warned the Judeans not to rely upon the promises of the Egyptians, and not to rise against the Assyrians and Babylonians, and their state would have survived if they had accepted this advice.

<sup>54 2</sup> King 18, 21.

53

who flourished in the fourth century B.C.E., and lived in Egypt as the close friend of Ptolemy I, was a reliable authority on the events of that period in Judea. But he had no information concerning the same kind of persecutions in the interior provinces of the Persian empire. Here the persecutions were not directed against a people but against individuals who resisted the royal decree. If numbers of them were on certain occasions imprisoned and executed, events of this kind were not so rare as to attract special attention.

While we have no external testimony for the latter persecutions, we are fortunately in possession of a biblical record testifying to that effect. We find such a record, evidently based on a true tradition, in the Book of Daniel, in the third chapter. The narrative, embellished with miraculous and anachronistic features, states: 'The king Nebuchadnezzar made a golden image of large dimensions and set it up in the Babylonian city of Dura. Then he assembled the princes, the governors, and the captains, the judges, the treasurers, the counsellors, the sheriffs, and all the rulers of the provinces, to be present at the dedication of that image and the performance of the rites. Then he proclaimed by heralds that all people, nations, and languages should fall down and worship the golden image at the sound of the music of the solemn service; and whosoever should not comply with the command, should the same hour be cast into the midst of a burning fiery furnace. Therefore all the people did as the king commanded. But Chaldeans came and accused certain Jews to have no regard for the king's commands, refusing to serve his gods and to worship the golden image. Then these Jews were brought before the king, but even in his presence they remained stubborn, still refusing to do his command. Then they were bound and cast into the burning fiery furnace, but the fire had no power over them.' 35

Extremely divergent opinions are held concerning the historicity, contents, and tendencies of the Book of Daniel. But there can be no disputing that its author was of high intellect and well acquainted with Oriental customs. This account, however, seems so singular as to reflect upon the intellect of its author. Does it stand to reason that any polytheist should ever have refused to worship an idol, unless threatened by being cast into a fiery furnace? But divesting this account of all anachronistic and miraculous elements, it presents a plain historical tradition of the innovation of Artaxerxes II introduced into the Zoroastrian religion; it describes how this king—as ruler of Babylon styled Nebuchadnezzar erected a golden image of Anahita in Babylonia, how he forced the Zoroastrians under the penalty of death to bow down to it, and the royal command was complied with by all except the strictly religious Jews. This tradition presents the antecedents of and the prologue to the Book of Esther. It bears at the same time testimony to the monotheistic character of the Zoroastrian religion and the high religious principles of its adherents, that only the choice between life and death compelled them to submit to the royal will. We may well assume that they deeply resented this command and secretly sympathized with its Jewish victims. How exact in some points this tradition is may be seen by the fact that this golden image is said to have been set up in  $Dura = Der = D\bar{u}rilu$ , in North

<sup>\*</sup> Dan. 3. 1 31.

Babylonia, in the neighbourhood of Babylon. This locality was from ancient times the centre of Ishtar with whose attributes Anahita was invested. Just as the supreme Babylonian god Anu never possessed a centre of his own. The but was always worshipped in conjunction with his daughter Ishtar, who was the representative of her father. So Ahuramazda was worshipped through his manifestation Anahita, and never possessed a temple of his own. There was indeed a burning fiery furnace. But it was not for the purpose of casting into it the recalcitrants to the worship of Anahita. This was the Holy Fire, the symbol of Ahuramazda. The Holy Fire would have been defiled by casting into it human beings. In this tradition we thus have an authentic record of that event, and of the Jewish persecutions in the East of that period.

It is of interest to find that the Talmud regards the danger impending over the Jews as punishment for their transgression in having submitted to the worship of the image described in the Book of Daniel. It is not impossible that the Talmud had some dim tradition as to the connexion of those two events. It is stated: <sup>37</sup> 'The Jews of that period deserved destruction for having bowed down to the image erected by Nebuchadnezzar; but as they merely pretended to worship it, God intended to scare them as a punishment for their cowardice.'

<sup>36</sup> The city of Erech was properly the centre of Nana-Ishtar, not of Anu.

<sup>37</sup> Megillah 12a. But the Rabbis, led astray by Daniel's chronology, believed that the event of Purim occurred within the seventy years of the captivity, and that Ahasuerus reigned not long after the death of Nebuchadnezzar (cf. ibid. 16a).

<sup>(</sup>To be continued.)



# THE TARGUM TO CANTICLES ACCORDING TO SIX YEMEN MSS. COMPARED WITH THE 'TEXTUS RECEPTUS' (ED. DE LAGARDE)

By RAPHAEL HAI MELAMED, New York.

### PART II

### TEXT AND VARIANTS

THE following text is reproduced from A, which is the clearest and most accurate of the MSS. A few obvious errors have been corrected. These corrections are placed in brackets, and the sources from which they are selected are indicated in the notes.

### CHAPTER I

שׁיר השׁירִים אֹשׁר לשׁלֹמֹה: שׁירִין וֹתושבֹחֹן דֹאמֹר שׁלֹמֹה מֹלכֹא בְּישׁרֹאֹל בֹרוֹה לְּוִדשֹׁא קְדֹם רִיבֹון עַלֹמֹא יְיִי. עַשׂרֹתִי שִׁירֹתֹא אֹתִאֹמֹרוּ בַּעְׁלֹמֹא (וֹהֹדֹא) שִׁירֹתֹא (מֹשׁבחֹא) מִן בֹוֹלְהֹון. שִׁירֹתֹא לְמִיתֹא אֹמֹר אֹדֹם בֹעֹלֹמֹא (וֹהֹדֹא) שִׁירֹתֹא (מֹשׁבחֹא) מִן בֹוֹלְהֹון. שִׁירֹתֹא לְמִיתֹא אֹמֹר אֹדֹם בֹמֹן דֹאשׁרֹבִיק לֹיה הְוֹבֹתִיה וֹאֹתֹא יוֹמֹא דֹשַבֹתֹא וֹאֹנִין עַלְוֹיִי פֿתֹח פּוֹמִיה בֹנִי בֹמֹן דֹאשׁרֹא לְיוֹמֹא דֹשַבֹתֹא. שִׂירֹתֹא תִנִייתֹא אֹמֹר מִשֹּה עִם בֹנִי יִשֹרֹאל בֹזֹמן דֹבוֹע לְהוֹן מֹרִי עַלְמֹא יֹת וֹמֹא דִםוֹף פֿתְחוֹ בֹולְחוֹם פוֹמהוֹם שִׁרֹאֹר בֹזֹמן דֹבוֹע לְהוֹן מַרִי עַלְמֹא יֹת וֹמֹא דִםוֹף פֿתְחוֹ בֹולְחוֹם פוֹמהוֹם שִׁרֹאֹים פוֹמהוֹם

ק פורשא בישראל (דישראל ביברע בישראל (בֹניןיֹא בישראל בי

לַחְרֵא וֹאֹמֶרוּ שִׁירֹתֹא דֹחְבֹּין בֹתִיב בֹה בַבִּין ְ \$ שַבֹּח מֹשֹׁה ובני וֹשרֹאֹל.
שִׁירֹתְא תֹלִיתִיתֹא שִׁירֹתֹא דֹבִירֹא אֹמֹר מִשֹׁה וֹבני וֹשׂרֹאֹל פֿתְחוֹ כֹּוֹלְהוֹם פֹחֹל בֹחֹלִא וֹאֹבֹרוֹ שִׁירֹתֹא דֹבְּיֹיֹא בֹר בֹּה סִׁלְי בִירֹא שַּׁבֹחוֹ לֹה. שִׁירֹתֹא בֹּר מִשְׁרֹתֹא אֹמֹר מִשְׁה רְבַּהֹוֹן דְנִבִּיִּיֹא בֹר אֹתֹא לְמִפֹּטֵׁר מֹן עַׁלֹמֹא וֹאוֹבֹח בֹה רְבִישִׁיתֹא אֹמֹר מִשְׁה רְבַהֹוֹן דְנִבִּיִּיֹא בֹר אֹמִי לְמִבְּלְיִלְּא וֹאֹבֹח מִישִׁיתֹא בִּית יִשרֹאֹל דֹהבִין כֹתִיב אֹצִיתוּ שַּׁמֹיֹא וֹאמֹלִיל. שִׁירֹתֹא הֹמִישִׁיתֹא בְּעֹמֹי יֹהוֹשׁע בֹר נוֹן כֹּד אִנִיה קֹרְבֹא בַּנִבעוֹן וֹלְמוֹ לֹיה שִׁמשׁא וֹפִיהֹרֹא תֹלֹתִין וֹשְׁבֹּח יֹהוֹשׁע קֹדֹב יְיִי. שִׁירֹתֹא בֹּתֹם פוֹמִיה וֹאֹמֹר שִׁירֹתֹא דֹהֹכִין כֹתִיב וֹשְׁבֹּחֹת בֹּיִן יִשְׁבֹּר וֹבְיֹלְ בֹּתִיב וֹעִבֹרֹת הֹב בֹּי יִינר׳. דֹהֹכֹין כֹתִיב וֹשֹׁבֹחֹת בֹר וֹבוֹלְם בֹרִים וֹבְיֹיִת בֹּתִים בֹּלִים יְיִי. שִׁרֹתֹא אֹמֹר בֹּוֹ שִׁבְיוֹל בֹתִיב וֹעַבֹרֹת בֹר בֹנִי יִינר׳. דֹהֹכֹין כֹתִיב וֹשְׁבֹחֹת בֹבוֹל עֹל כֹל נִסֹיֹא דְעַבר לִיה יְיִי בַּתֹח פוֹמִיה וֹאֹמר שִׁירֹתֹא אֹמֹר דֹוֹר מֹלְכֹּת יִינִית בֹר בֹנִי שִׁר. שִׁבֹר לִיה בְיִי בֹתֹם בּרוֹל בֹבוֹאה שִבר לֹיה יְיִי בַּתֹם בּמִים בֹּלִי בֹר לִים בֹלֹא דִעבר לֹיה יְיִי בַּתֹח פוּמִיה וֹאֹמר שִׁרֹתֹא הֹבין כֹתִיב וֹבוֹלא דִיינרֹא דֹיבר לֹנה שִׁר בִּנִית שׁלֹבֹת בֹוֹב בֹנוֹאה קְייֵי. שִׁרֹת בִינִי בּוֹלה בִינוֹל בֹלי בֹבוֹאה קְייֵי. שִׁרֹת הִינִי בּתֹים בּמֹיה וֹבְילִיה שִּרְים בּתֹה בֹינִיל בֹלי שִרֹל בֹל בִילֹא דְעבֹר לֹיה יְיִי בֹּתֹה בִימִים וֹמִים שִׁלֹית שׁלֹבֹית בֹיבוֹאה קִייי. שִׁרתֹים וֹלְבֹית בִינִים שִׁיב בוֹאה בִּים בּנִבוֹאה קִייִי. שִׁירֹת בְיי בּלתוֹת שִׁבּיל בִּיליה שִּינִילה בְייִים בּילים בוֹאה בִילים שִׁבּית בּילאה דִייברֹאל בִיילים בוֹילים בוֹלים בוֹלה שִׁיבוֹל בוֹבוֹא בְינִים שִׁילה בִיים בוֹאם בוֹבוֹאה בוֹלים בוֹלה בוֹלים בוֹלה בוֹלה בוֹלים בוֹבוֹאה בוֹם בוֹלה בוֹילה בוֹבוֹי שׁיבוֹלים בוֹלים בוֹים בוֹלים בוֹים בוֹלִים בוֹלים בוֹלים ב

### § D incipit.

ברוה הודשא הדם היבון עלמא יְיִי. ישׁירֹתְא עַפֹּיהיתְא עַהִּידִין לֹמִימֹר בֹנֹי ישׁר בעִידֹן דִי יִפְּקון נִלְּוֹתְהֹוּן מִבֵּינִי עַמַמֹּיֹא דֹהְבִין בֹתִיב ומבּרֹש עַל יִד ישׁר בעִידֹן דִי יִפְּקון נִלְּוֹתְהֹוּן מִבִּינִי עַמַמֹּיֹא דֹהְבִין בֹתִיב ומבּרֹש עַל יִד ישׁעִיה נַבִּיֹיא שִׁירֹה הַדִּין יְהִי לֹבון לְחִדוֹא בַלִּילִא יִתְּלְדש חֹנֹא דִּפְּסחֹא וֹחְדוֹת יִשׁעִיה נַבִּיֹיא שִׁירֹה הַדִּין יְהִי לֹבון לְחִדוֹא בֹלִילְא יִתְּלְדש חֹנֵא דִּשְׁרֹא וֹמְלִן לִאָּתְהוֹאֹא קוְיִי תַלֶּת וֹמנִין בַשְׁתֹא בַמִּנִי זֹמֹר וֹלְּל מִבלֹא דִּישְרֹא:

- לְבְּיה שׁמִּנִיךְ שִׁוּבִּים שַּמֹן תוּדְק שַּמִיךְ עַּל בֵן עַלְמִוֹת אַהבוּך: לְּקְּל (3) כֹּיה שׁמִּעוּ הִ שִּמֹע בִית יִשרֹאֵל זְעוּ בֹּל עָמִמֹיֹא דִשמעוּ יֹת שִּמֹע

ושירתא ב כל לותא (בני ישר / ב-2 בעס לותק. מקים רבון און איירתא בני ישר / בני גלותא (בני ישר / ב-2 בני גלותא (בני ישר / ב-2 בני גלותא (בני ישר / ב-2 מן גלוותהון (בני ישר / בבי עממיא ב על ידי (על ידי במני ב בייא ב ב בעמא (בני ב ב על לופ ב בעמא (בעמא ב בעמא (בעמא ב בעמל על ב בעמל ב בעמא (בעמא ב בעמל ב בעמל ב בעמא (בעמא ב בעמל ב ל (בויא ב ל בעמל ב בעמא (בעמא ב בעמל ב ל בעמל ב ל בעמל ב בעמא (בעמא ב בעמל ב בעמל ב ל בעמל ב בעמא (בעמא ב בעמל ב ל בעמל ב בעמא (בעמא ב בעמא (בעמל ב בעמל ב בעמא (בעמא ב בעמא (בעמל ב בעמא ב בעמא (בעמל ב בעמא בבני ב בעמל ב בעמא (בעמל ב בעמא בבני ב בעמל ב בעמל ב בעמא (בבני ב בעמל ב בעמל בבעמן בעין ב מתמליל (בור בי ב בבי ב בעמין במן שבעין בון שבעין ב משמל ב בעמל ב בעמל ב בעמא (בור בי ב בעמין בון שבעין בון הורל ב בעמל ב בעמל ב בעמל ב בעמא (בורל ב בעמין בון בבר ב בעמין בון בבר ב בעמל בורל בעמל ב בעמל בברות ב ב בעמל בברות ב ב בעמל ב בעמל ב בעמל ב בעמל בעמל ב בעמל בברות ב בברות בברות ב בברות בברות ב בברות בברות ב בברות בברות בברות ב בברות ב

גּבּוֹרֹתְךְ זֹאַהּוֹוֹתְךְ טַבּיֹא ושׁמִּךְ הָּדִישֿא אִשהּמֹע בַּכַּל עַׁלֹמֹא דֹהוֹא בּחִיר מֹמִשָּׁח דֹבּוֹתִא דֹהוֹא מִתרִבִּי עֵל דִישִּׁי מֹלכּין וֹבֹהנִין וֹבִּגִין כִין דֹחִימִׁו צִּדִּיקְיֹא למהֹךְ בֹּתִּר אִוֹּרָח טִוּבַּךְ בִּדִּיל דִּיִּהְסֵנִוּן עַׁלְמֹא הַדִּין וֹעַּלְמֹא דֹאַתִי:

- (4) מֿשבּנני אֹחֹהיך נֹרוֹצֹה הביאני המלך חֹדְרֹיו נֹנִילֹה וֹנִשׁמֹחֹה בֹּך נֹזכִירֹה דֹוֹהִיךְ מֹיֹנִן מִישֹׁרִים אֹהֹבוּךְ: כֹּד נֹפֹּלְוּ בִית ישׁר מֹמערִים הֹוֹת מֹדבּרֹא בּ שֹׁבִינֹת מֹדי עֹלמֹא קֹדְּמִיהֹוּן בַּעְמוֹדֹא דֹעִנֹנֹא בִימֹמֹא וֹבעַמוֹדֹא דֹאִישׁׁתֹא בֹלילֹא שׁבֹינֹת מֹדי עֹלמֹא קֹדְמֹי הֹהוֹא דֹרֹא קֹדֹם רִיבֹון כֹּל עֹלמֹא נֹנִידנֹא בֹתֹרֹך וֹנְהִי רֹהֹםין אֹמֹרוֹ צִידִיקִי הֹהוֹא דֹרֹא קֹדֹם רִיבֹון כֹּל עֹלמֹא נֹנִידנֹא בֹתֹרֹך וֹנְהִי רֹהֹםין בֹתֹר אוֹהֹב לֹן אוֹרִתֹך מֹן גֹנוֹך בֹתֹר אוֹהַב לֹן אוֹרִתֹך מֹן גֹנוֹך דֹרִקִיעֹא וֹנִבדֹה בֹעִפרין וֹתְרתִין אֹתוֹון דִמֹבֹתבֹא בֹהוֹן וֹנְהִי דֹכִירִין דֹרְקִיעׁ מֹבֹלֹת עַמֹמֹיֹא וֹכֹל צִדִיקֹיֹא סִי דֹּתֹהֹן וֹנִהִי הֹוֹן לִבֹּלִין יֹנִבְיֹ וֹלְחֹמִין מֹבֹתֹר מַעְוֹתׁת עַמֹמֹיֹא וֹכֹל צִדִיקֹיֹא סִי דֹּעֹבִרן דֹתְכִין קֹרְיִין יֹת בֹּלִוֹר יִתְ מִלְנִין מֹבֹרֹין דֹתְכִין יֹת בֹּלִוֹר.
  - : מַלְּהָה אַנִּי זְנָאוֹה בַּנָּוֹת יֹרְוּשְׁלֹם כֹאַהְּלִי קְּדְר כִירִיעִׁות שַּׁלְּמֹה: (5) כֹּד עַבְּרוֹ עָמַא בִית ישרֹאל יֹת עַנְלֹא אַתְקְּדְרוֹ אַפִּיהוֹן כַבנִי כַּוש דּשִּׁריּין בַּבנִי כַּוש דּשִּׁריּין בַּבני קִידְר וֹבִּד תַבו בִתִיבַתֹא וֹאִשתַבֵּיק לְהוֹן סַגְאֹ זִיו יֹקְרֹא דֹאִפִּיהוּן

בֹמֹלְאֹבֹיֹא וֹעָל דֹעַבֹדו ירִעַּחֹא לִמֹשבנֹא ושרת ביניהון שֹבֹינֹתֹא דְּיָי וֹמֹשׁה בֹבהון סֹלִיק לְרְלִיעָא וֹיהֹב שֹּׁלְמַא בִינִיהון ובֹין מֹלבֹא:

- 6 אל הראוני שאני שהרחרת שופתני השמש בני אמי נחרו בי שמוני לושרה את הברמים ברמי שלי לא נשרתי: אמרת בנשתא רישר בלקביל ּ עַמַפֹּיֹא לֹא הֹבּוֹון יֹהִי עָל דֹאנֹא קֹדִירֹתֹא מִנֹבון עָל דֹעַבֹּדִית בּעובֿדִיבון וסנידית לשמשא ולסיהרא דנב"י שקרא אינון נרמו לאסתקבא תקוף רונוא דייי עֹלִי וֹאלִיבונֹן לֹמִבּלֹה לֹטַעוֹוֹתֹא וֹלְהֹלֹכֹא בֹנִימֹוֹפֹיהון ולמֹדִי עֹלֹמֹא דֹהוֹא אַלהי לא בּלהית וֹלא אוֹלית בֿנמוֹסוֹיי וֹלא נֹטֹרית בֹּלוֹדִיה וֹיֹת אוֹרייתיה:
- הַ הֹנִידֹה לִי אָת שָּׁאַהֹבָה נִפשׁי אִיכֹה תִרעָה אִיכֹה תַרבִיין בֹּצְהֹרִים פו שُלְמֹה אָהֹיה בֹעָׁטִיֹה עָּל עָדְרִי הֹבֹרִיך: בֹד מַטַא וֹמנֹא דֹמִשָּׁה נֹבִייֹא לְמֹפַּמַר בֹּין עַלִמֹא אֹמַר קייִי נַלִּי קְּרְמֹי דֹעָמֹא הֹדִין עַתִידִין לְמהֹב ולהֹלְבֹא בֹגַלותֹא בֹען הֹוּי לִי אִיבֹדִין יֹתבּרֹנִפון וֹאִיבֹדִין ישרון ביני עַפֹמֹיֹא דֹקְשוֹן נֹזִירֹתֹהֹון
- נ ביריעתא ניריעתא בעל וועל ב על אין בעל דועל E ב ביריעתא בעל דועל ד שלם [שלמא C (inscript.) DL שלם [שלמא C (inscript.) שלם בחני בישופתני בישופ A super. B super. D super. EF השמש השמש השמש EF וֹפּנִידִית כDF קדירתא [קדירתא CDE תבוון הבוון כDF היבון ולסיהרא . . . לאסתקפא Ct (habet ( mg.) ולסיהרא . . . לאסתקפא וסיהרא DC mg. L ק עלאי [עלי ד DC mg. L ק עלאי פונן אליפונן אואליפונן אליפונן דיאליפונן דיאליפונן אליפונן דיאליפונן בעותבון DEF לפעותהון לטעוותא ב ואלפוני F וֹאלפִינון ב וֹאלפִינון ב וֹאלפִינון ב ע בנמיסווי בנמוסווי ע אלהיא נאלהי 8 ע בנימוסיכון נבנימוסיהון את ש ית פיקודוי BC פקודוהי [פקודיה L בנימוסיה CEF בנמוסוהי >EF נטיה בעטיה (בעטיה C בעטיה בעטיה בעטיה C (al. mi.r למהב EF עמא דעמא EF קדמר וקרמי EF מניה וומנא EF בחב בדבר קלי יו הוי יחוי בז בו למהלכא נולהלכא ב למיחב וישרון וואיכדין ישרון בלישלין בלישלין ודלישלין וואיכדין ישרון וואיכדין ישרון וואיכדין ישרון וואיכדין DF גזירתהון

בֿהמתא ובשרבי שמשא דמיהרא בתקופת תמוו ולמא דין יהון מטלמלין ביני עדרי בנוי דעשו וישמעאל די משהתפין טעוותהון להבריא:

(8) אֹם לֹא הֹדעׁי לֹך הֹיֹפֿה בֿנֿשׁים צֹאִי לֹךְ בַּעַקבֵּי הֹצֹאן וֹרעִי אֹת גֹריוֹתֹיך עָל משבֹנות הֹרועים: אמא קורשא בריד הוא למשה נבייא אי בֿעיֹא לֹךְ לֹמהוֹי בֹּגֹלות כֹנשהא דִּישׁרֹאל מֹהילָא לֹרִיבֹא שׁפִּירֹתֹא וֹנִפּשׁי זּ יהי החים לה כד תהי מהלכא באורחהון דצדיהיא ותהי מפדרא צלותהא על פום כרוילהא ומדברי דרהא ותהי מֹאֹלפֹא לבנהא דמתילין לגדיי דעוֹין למהֹך לבי כֿנישׁתֹא ולבי מדרשׁא ובההיא זכותֹא יֹהון מתפרנסין בֿגֹלותֹא ער זמן דאשלה להון מלכה משיהא ויהי מרבר יתהון בניה על משבניהוו הוא בית מקדשא דבנו להון דור ושלמה רעוותא דישראל:

ובטרבי EF וכשרבי ווכשרבי ווכשרבי בחמתא בחמתא בחמתא ובחמתא ו (eras.) ובשׁרֹבי (mg.) דמיהרי [דמיהרא EF ולמא דין וולמא דין בשׁרֹבי L ולמהרין C (videtur) משלשלין וְמֹשׁלשׁלין וַמְשׁלשׁלין בּ מּשׁלשׁלין דּ מּשׁלשׁלין בּ וּלִשְּהרין בּ בּ עשו F בי משתפין בי למשתפין די משתתפין בי משתתפין עשו L אינו בי נצאי נהוא D אמא CEFL ממר (ממא EF בריתיך (נדיותיך ב CD) באי בלות בגלות בנלות בנלות בנלות בנלות LC (mg.) להון ולך BCF בישראל ב ישפירתא שפירתא בלביא כE בלביא בלרביא ש דמתילא שמתילא D שפירתא שפירתא וונפשי בה החים על החים בלחים בת ווהא מו בישי בה בישי בישי ונפשי ביחים בישי ונפשי מל באורהתהון DL בארחיהון בא באורחהון BC 2° (תהא באורהתהון BC 2° (תהא וברוילהא ל מסדרא (מסדרא ב ותהא נותהי EF באורה) (ברוילהא ל מסדרא מסדרא ב ולנה"י נו דמתילן ודמתילין נו ומדבהי וופדברי בחולהא א מדרישא ןמררישא DE כניסתא ןכנישתא א עיזין ןרעזין DE איזין ורעזין F D לבותא הבדי בובההיא בובההיא בובההיא ובההיא ובההיא בובההיא ון משכניהון משכניהון בי ויהא וויהי אל ולרין , ביהוין ויהין ביהין ביהוין ביהוים בני ודבנו בני בני בני בני דבנו ודבנו בני בני דבני ודבנו בני בני ודבנו בני בני בני בני ודבנו בני בני בני בני בני

לֹפוֹסֹתִי בֹרֹכֹבֵי פֹרְעָׁה דֹמִיתֹיךְ רֹעַיֹּתִי: כֹֹד נֹפֹּקוֹ בִית ישר מֹמצרִים הֹדְפוֹ פֹרְעָה וֹמִשׁרִיִּתֹיה בֹחֹרִיהֹון בֹרתִיכִין וֹבפֹּרְשׁין וֹהֹוֹת אוֹרהֹא סֹנִירֹא לֹהֹון מֹן זֹמִינֹא וֹסמֹלֹא הֹוֹו מֹדבֹריֹא דֹמֹליין הִיוֹיִין לְּלֹן וֹמֹבֹתִּדִיהֹּוּן מֹן זֹמִינֹא וֹסמֹלֹא הֹוֹו מֹדבֹריֹא דֹמֹליין הִיוֹיִין לְלֹן וֹמֹבֹתַדִּיהֹּוּן בֹּרְעָה רְשִׁיעֹא וֹמְשֹּרִיְתִיה וֹמִן לְּדְמֹיהוֹן הוֹה יֹמֹא דֹסוֹף. מֹא עַבֹד קוֹדשׁא בֹּרֹיְר הוֹא אֹתנֹלִי בֹּכֹה גֹבוֹרֹתִיה עָל יֹמֹא וֹנֹנִיב יֹת מֹיֹא וֹת סִינֹא לֹא נֹנִיב בְּבֹריך הוֹא אֹתנֹלִי בֹכֹה גֹבוֹרְתִיה עָל יֹמֹא וֹנִנִיב יֹת מֹיֹא וֹת סִינֹא לֹא נֹנִיב הֹיוֹ עִלִּיֹהון ובעֹא לֹעֹנֹבֹא וֹת הֹיא שִׁעֹתֹא הִקִיף רוֹנוֹא דֹיְיִי עִלִיהֹון ובעֹא לְשֹׁנֹקותֹהֹון בֹמֹי בֹיל לֹנֹנֹבֹא בֹהֹהִיא שַׁעֹתֹא הַקִיף רוֹנוֹא דֹיְיִי עִלִיהֹון ובעֹא לְשׁנֹקותֹהֹון בֹמִי דִילֹא הֹעַ בֹּלְיוֹי וֹבֹלְיוֹי וֹבֹלְוֹי וֹלִא בֹלְיוֹי וֹבֹלוֹי בֹלְיוֹי בֹלְוֹי וֹמֹא בֹּיֹיוֹי וֹבֹלְוֹי בֹלְוֹי אֹלוֹלְא מֹשֹּה נֹבִייִ הֹבוֹל וֹלְיִיִי וֹאֹתִיב רוֹנוֹא דֹיְיִי מֹנֹהון וֹפֹתְח אִיהוֹן וֹבְלֹח בֹּיִי וֹאֹברוֹ בֹנוֹ יֹמֹא בֹּיבֹשׁתֹא בֹנִין וֹבֹלתוֹ הִיִּי יִבֹּלְוֹתֹא דֹּאִבוֹין וֹבֹוֹ וֹמֹא בֹּיִבְשֹׁת בֹבון וֹבֹלווֹ שִׁירִי וֹבֹּבוֹ בֹנוֹ יֹמֹא בֹּיבֹשׁתֹא בֹנִין וֹבְּלְינִי וֹבֹּבוֹ בֹנוֹן וֹמִא בֹּיִבְשֹתֹא בֹנִין וֹבֹלות בֹנִין וֹבֹלוֹת בֹי בֹּלִי לְנִייִי וֹבֹלוֹ בֹנִין וֹבֹלוּם בֹּוֹן וֹבִבוֹן וֹבוֹלְתֹי בֹּיִי בֹּוֹלוֹ בֹלוּי בֹים בֹּים בֹבון וֹנִבוֹן וֹבְלֹיוֹי בֹי בֹלִי בֹּלִי בֹּבוֹן וֹבְבֹין וֹים בֹּנִין בּיֹם בֹלוֹי בֹע בֹּבֹים בֹעוֹי בֹינוֹן וֹבְיֹים בּיֹים בֹלוּים בֹיוֹם בֹל וֹים בֹלוֹים בֹים בֹלוֹים בֹים בּים בֹים בּים בּיִים בּים בֹבוֹין וֹים בֹלוֹים בּים בּים בֹבוּין וֹים בֹּים בֹלוֹים בֹים בֹּים בֹּים בֹים בֹים בֹבוֹים בוֹלְנִים בּים בֹים בֹבוֹים בּיוֹם בּיֹעבוֹים בֹים בֹּים בֹים בֹּים בֹים בֹים בֹּבוֹים בֹּים בֹים בֹבוֹים בֹים בֹבוֹים בֹים בֹבוֹים בֹים בֹלוֹים בֹים בֹבוֹים בֹים בֹבוֹים בֹים בֹבוֹים בֹּבוֹים בּיים בּילוֹם בוֹים בּים בֹבוֹי בֹים בּים בֹבוֹים בּים בוֹם בֹבוֹים בוֹים בוֹם בֹנוֹלים בוֹים בוֹבוֹלְים בּבוֹים בוֹם בוֹים בוֹנִים בוֹ

ומיטריתיה [ומשרייתיה 2 FL | ברכבו [ברכבי 1 DEF ומשיריתיה L ומשיריתיה E (mg.) F בסופון [ברתיכין L ומשיריתיה עליהון D מרבוא מדברא בריא בהוה והוו ב מארבע ומן ארבע D עליהון CEF ומן בתריהון נומבתריהון (פרעה ב בייהון בתריהון בתריהון בייוון היוון [ה'ווין בייהון בייוון ביי prm, ארתיה (mg.) רדף השעא (רשעא ומשריתיה ומשריתיה דומשריתיה ד ומשיריתיה L מה מה א ז ימא פילא ד הוא D הוא F ומשיריתיה ב ומשיריתיה לבר D בינב ב-6 בינב D ימא [מיא כימא מיא (habet C mg.) מיא כונב ב-6 בינב ורביניהון B נוכראין ןנוכראין L וערבלאין ווערבאין B ודביניהון בביניהון L בביניהון ב מוי דימא D ביניהון בביניהון בביניהון בביניהון הַלֹּוֹף וַתֹּקִיף DEF בִּי הִיא C בִּי הִי וְבֹהַהִיא EF יבֹּיל וַיֹּבּיל וְיֹבִיל יִ לא s במור במור במורי במ ופרעה E היבמה B היבמה ב דאייטהנקו באיטהנקו באיטהנקו במא ובמא והיילותוהי התיבוהי ופרשוהי ןוסוסוותיה התיבויי ופרשויי ופרשויי ופרשהי ופרשהי ו י ופֿרשׁי וְוֹפֿרשׁיי בּר בּרבּוֹהִי D רֹתֹכוֹהִי D רֹתֹכוֹהִי בּר רֹתִיבּוֹי בּרֹתִכּוֹי בּרֹתִיבּוֹיי בּרֹתיבּוֹיי ן שִׁירֹתא בּ בּוֹאַ בּוֹאַ בּוֹאָ בּוֹאָ בִיהֹי ן אִיהוֹ בּ בּוֹבְּ בּוֹבְּ בּ בּוֹאַ בּ בּוֹאָ בּ בּוֹאָ בּוֹ לוביתא ובייתא HF בביי בנו למו בנין בנין בנין ברק +ןימא EF שירתא

- לֹמְשׁה יֹאִי עָלֹא הְּדִין בֹּתְוֹרִים צְּוֹאדְרְ בַהְרוֹזִים: בֹד נַפַּׁמְוּ לִמְּדְבַרֹּא אַמֹּר יְיִי לֹמְשׁה יֹאִי עָּמֹא הַדִּין לֹאִתְיֹהֹבֵּא לֹהוֹן פֹתְנֹמִי אוֹרִיתֹא ויהון בֹזּמֹמִין בֹּלְסתִיהון לֹמִשׁה יֹאִי עָמֹא הַדִּין לֹאִתִּהְבַּא לֹהוֹן פֹתְנֹמִי אוֹרִתֹא עַבִּי בֹלִמְיִם בֹלְמִי בֹלִמְיִם בֹּלְמִי בֹלְמִי בֹלִי בֹלִי עִבְּי בִּלְבִּי וִיהִי עַלִּיהוֹן כַנִירֹא עָל הוֹרְא דִּהוֹא וֹהִי עַלִּיהוֹן כַנִירֹא עָל הוֹרְא דִּהוֹא וֹהִי עַלִּיהוֹן כַנִירֹא עָל הוֹרִא דִּהוֹא חַבְּרִים יְתִיה זֹּיֹת מַבִּיה:
- (II) הוֹרִי זֹהֹב נُעَשָּׁה לֹךְ עָם נֹקְדׁוֹת הُכֹסַף: בַּבִּין אַתאּמֹר לְמֹשֵּׁה סֹק לֹרִקִּעֹא וֹאָתֹן לֹךְ תַּדִּין לְוֹחִי אָבנִין הֹצִיבִין מֹסֹבִּיר [כוֹרִסִי] יֹקְּרִי בַּהִיקֹן בֹּדְהַב לֹרִקִּעֹא וֹאָתן לֹךְ תַּדִּין לְוֹחִי אָבנִין הַצִּיבִין מֹסֹבִּיר [כֹּרִכִּין יֹקְיִין יֹתִיר טַב מֹסֹדְרֹן בַּשִּׁטִין [כַּתִּיבַן] בַּאִצבַעִי נֵלִיף בַהוֹן עַסַּרְתִי דְבֹּיִיאׁ זִּקְיִקִין יֹתִיר מִנֹי בַּהוֹן בַּהְוֹן אַרבּעִין מֹנִין שֹבעֹה דְּסַבִּׁום עִנִינִיהוֹן דַמִּתְבַּרְשִׁין בַהוֹן אִרבּעִין מִנִי יִבּר׳ יִשר׳:
  - עד שהמלך במסבו לרדי נֿתן היהו: זֹער ההוֹא מֹשׁה רבֹהון ברקיעא

בחרוזים (בחרוזים בחרוזים (באוו) כמה (לאוו (לאוו בחרוזים בחרוזים (באוו פרוזים בדי ישבעא בא בפרוזים (באוו באווים באבער בפרוזים ובית ישלאל (בפרוזים באבער באווים באבער בער באבער בער באבער בער באבער בע

לְּכְּבְּלָא יֹת הַדִּין לְוֹהִי אַבְּנִיֹא זֹאֵוֹרְיִּתְא זֹתְבְּקִידְתְא לְמוּ רְשִׁיעִי הְהוּא דְּרְא וערבובין הַבִּינִיהִון זְעַבִּדוּ עִינִּל הְדָהָב זֹאָסרִיאוּ עובביהון ונפּק לְהוּו שום ביש בַּעְלְפֹא דְמִי כְּדְמִת דְנָא הְוֹה הִיחִהוּן נִבְּיף בַּבְּל עַׁלְמֹא ובֿתר כֵּין סֹרִיאוּ בֹּנִרְרָא הְדִיּהִיה בִּיש לְהַדְּא ונִהָּת מִכּתְשׁ סְנִירוּ עַל בַּסְרִיהָוּן:

בו צֹלור הֹמֹור דוֹדִי לֹי בִין שַׁדִּי זֹלִין: אַמֹּר יְיִי לֹמֹשֹׁה אִיזִּילְ הֹוֹת אַרוֹם הֹבִילִּי עַמֹא בֹּסֹק מֹנִי וֹאִשִּׁיצִינון בַכֹּין תַב מֹשֹׁה ובעֹא הֹהֹמִין קוְיָי ודכֹיר יְיִי לֹהֹון עַקִּידות יצחֹק דֹכבּתֹיה. אַבוֹהִי בַּטור מֹורֹיֹה עָל מֹדבֹהֹא וֹתֹב יְיִי מֹרֹוֹה וֹאִשֹּׁרִי שַׁבִינֹתִיה בֹּינִיהֹון כַמֹלֹקֹדְמִין:

גן אשבול הבפר דודי לי בברמי עין גדי: הא בבין גהת משה בס מן מירא וחדין לוחי אבנין בידווי ובנין הובי ישראל אתיקרו ידווי ונפלו ואיתברו בבין אזל משה ושף ית עגלא ובדר ית עפריה לנחלא ואשקי ית בני ישראל וקטל בל מן דאתהייב קטול וסליק זמנא תנינא לרקיעה וצלי

וערבובון ב CEFL ותפקידתא [ותפקידתא בוערבובון - CFC וערבובון ב וערברובין CE וערבובין וערבובין וערבובין ביניהון . . . ועבדו עינל דרהב L שום [ישום DE ואסריו ביניהון (דביניהון ביניהון [דביניהון ביניהון [דביניהון ביניהון [דביניהון ביניהון [דביניהון ע נפּק+[הוה F קדמת [לְדמֹת בקדמת [דמן קדמת 3 שם L כריו (פריאו L בעלמא (בכל עלמא D נדיף (נדיף L ריחיהון (ריחהון CF אמר יי ב CEFL בסרהון (בסריהון בסריהון כנידא CF בנידא בסרהון בסריהון prm, אימיצינון L עמך נעמא D ארי+נארום L בי היא זימנא D אומר L נואשיצינון דביר C ורביר DL מן DL דביר C ורביר דביר DL אשוצינון ביר דביר C; prm. דניי >Ct (C mg. habet) עַקידֹת [עקידות cdefl בּהֹנֹא וְמוריה בּלהֹנֹא וְמוריה ואשרי א בבין וְהֹא בֹבין ס F קרבֿנֿא וְמדבחא E א קרבֿנֿא וְמדבחא E בין וְהֹא בֹבין D בני ביי prm. בניא אבניא אבנין ב | עם מורא סו D הא כמא למישה +(ירויי CDEF אתינין בכין בו del. Ct; (C mg habet) לנחלא (וקטל בו לנחלא C (mg.) בל בול לנחלא L לבחלא prna ית CDEF; >C פטול ורטול F דאתהייב (דאתהייב E פֿא פון F רטול (שבו) ע יצלי ווצלי ב תיניתא ותנינא ע וסלוק ווסליק VOL. XII. F

לְּיְיִי זֹבֹפֹּר עָל בַנִּי ישׁר בַנִּין אֹתבּפְּד לֹמְעַבֹּד מִשׁכּנֹא זְאֹרוֹנֹא בּהֹא זִמנֹא אוֹחִי מִשׁה זְעַבַּד מִשׁבֹנֹא זִיתֹ אֹרוֹנֹא זֹשׁוּי בַּאֹרוֹנֹא תִדִּין לוְחִין אוֹחִי מֹשׁה זְעַבַּד מִשׁבֹנֹא זִיתֹ בֹּלוֹהִי זִיתֹ אֹרוֹנֹא זֹשׁוּי בַאּרוֹנֹא תִדִּין לוְחִין אוֹחֹרְנִין וֹמִנִי זֹת בַנִי אֹהֹרֹן כַהֹנִיאׁ לִמְלְּרֵב קוִרבֹנֹיֹא עָל מִדבֹחֹא וֹלנֹסׁכֹּא זֹת חִמֹּרֹא עֹל מְוֹרבֹנֹיְא וֹמִנִיין הוֹה לֹהוֹן חמֹרֹא לֹנִסְכֹא הֹלֹא אִינֹון בַמִּדבּרֹא לֹא אֹתֹר כַשִּׁר לֹבִית זֹרֹע זֹאף לֹא תִינִין זֹנופנִין זֹרמוֹנִין אֹלֹא הֹוֹו אֹזֹלִין לֹברֹמִי זֹ אַתִּר עֹלְ בִּיר זֹבִית מֹרֹמֹן אֹתְכֹּלִין דענבין זעצרין מִנֹהוֹן חֹמֹר וֹמנֹסַבִין זֹתִיה עַל עִין גֹדי זנֹסבֹנִין מֹתֹמֹן אֹתְכֹלִין דענבין זעצרין מִנֹהוֹן חֹמֹר וֹמנִסבִין זֹתִיה עַל מֹרבֹתֹא רֹבעות הִינֹא לֹאימֹרֹא הֹד:

בּל עַבּרין בִּית ישר׳ רֹעוּתֹא (בּבּ) הַנְּיך יוֹנִים: כֹּד עַבּרין בִּית ישר׳ רֹעוּתֹא דֹמֹלכּהוֹן הוֹא בَמִימֹריה מַשִּׁבֹּה יֹתהוֹן בַּפֹּמֹליֹא דֹמלִאֹכֹיֹא קְּרִישִׁין וֹאֹמֹר כֹּמֹא בַּמֹלְכֹּהוֹן הוֹא בَמִימֹריה מַשָּׁבֹה יֹתהוֹן בַּפֹּמֹלִיֹא דֹמֹלְהֹיֹן הוֹא בֹבּתנֹמִי בּפַתנֹמִי בּישר בִּזֹמֵן דֹאֹנַה עַבֹּרֹא רַעוּתִי וֹעָפִיקֹא בַּפַּתנֹמִי בּי יֹנִתֹּא בֹּבֹרֹיִ וֹעָכִייִךְ כַּנִּוֹלֹין בַנִי יוֹנַתֹא דֹמתכּנשִׁין לֹאתקּרֹבֹא אוֹריֹתִי וֹכַמֹה תַּקְנִין [עוֹבֿרִיך וֹעִינִיךְ כֹּנִוֹלֹין בַנִי יוֹנַתֹא דֹמתכּנשִׁין לֹאתקּרֹבֹא עָל מִדבּהֹא:

וה בולך יב הודי אף נעים אף ערשינו רענננה: אתיבת כנשתא דישר׳ קֿדֹם רִיבוֹן עַֿלִמֹא וֹבֹין אֹמֹרֹת כֹמֹה יֹאוֹא שֹׁכִינֹת קודשׁך בֹעִידֹן דֹאת שַׁהִי בִינֹנֹא ומקביל צִלְותנֹא ובעִירֹן דֹאָת כֹּשׁדִי בֹפֹרִיאנֹא חִיבֹתֹא ובנֹנֹא כֹנִיין עֹלוּי אַרעָא וֹאַנֹחנֹא פֿשׁן וֹסֹנוֹן כֹאִילֹן דֹנצִיב על עׁינֹא דֹמֹיא דִי עופֿיה שׁפִּיר בּ וֹאנבֹיה סֹנִי:

בו קוֹרות בֿתֹינו אֹרֹזִים רֹהִיטֵנו בֹרוֹתִים: אֹמֹא שׁלֹמֹה נבייא כֹמֹה יֹאִי בִּית מִלְדִּשַׂא דִּיוִי דֹאַתבֹנִי עָל יֹדְוֹי מֹן קִיפֹי נולמִיש אַבֹּל יֹתִיר יֹהֹא יֹאִיֹא בית מֹקדּשׁׁא רֹעַתִיד לָאֹתבֹנֹאַה ביוֹמִי מֹלבֹא מֹשׁיהֹא דֹבֹשׁׁרוֹהִי יהוֹיֹן מֹן בראתי וֹפֹאנִי וֹשׁרבִינִי:

וּ לֹבֶר בּ בּה EF בּה ( al. m.) הֹנֹךְ [הֹנֹךְ בּה בּר בּיֹפָה בּר בִּיִבָּה אַ יֹפָה בּר בּיִבָּה בּר בּיִבּה ן פֿריאנא B פֿמשרי [שֿרי B ברעוא prm. ברעוא ברעוא C (mg.) בפריאנא ש בפוריינא ( . . al. m.) בפוריינא (בכנא בפוריינא ( בפוריינא בפוריינא כביון בכנא בפוריינא ( בפוריינא הביינא בפוריינא אלוי [עלוי 4 אל B>F ארעא א | ארעא ד | אוואנחנא ד | ארעא ד | וַ רֹמֹיא ב וסניין E > F וֹסֹנִיאִין וַוֹסֹנִיאִין וַוֹסֹנִיאין בּייִשִין E ביישין ב פֿשֿין כ בֿשֿין כ בֿשֿין >Ct אַנפיה C (inscript, al, m.) עונפיה DL עונפיה DL אַ עונפיה קעופיה קעופיה אַ דּמֹייֹא הֹנֹרָ יֹפֹה דֹודֹי (A mg. al, m.) הֹנֹרָ יֹפֹה דֹודִי (בּת מוֹ אַרְ נֹעִים) ערשׁנו בּלנֹנֹה AB בּרִיטנו בּל הריטנו בּלדּר בריטנו בּל EtFt בריטנו בּלהיטנו בּל (mg.) הייטנו אַ רופֿי וְקֹיפֿי C דאתבנֿי (דאתבנֿי יי כּן דֹייִי לּ בּע אַמֹא אַ אַמֹּר וְאַמֹא F ב יאי D יאי ב למוש BD נולמיש נולמיש בולמיש בולמיש בולמיש בולמיש בולמיש 8 בשורוהי (בֿכשׁרוֹהי בּעוֹרוֹהי (בֿעוֹרוֹהי בּישׁר c (י eras.; al. m. prm. יארוין + מול בשורות בי לבשרות בי לבשרות בי בישרות בי בישרות בי בישרות בי (ד' בישרות בי בישרות בי ברָאתִי) בּרָאתִי ברֹאת [בֹרֹאת בעדן ושירתוהי יהויין מן נבראת בעדן ושירתוהי יהויין מן ( al. m ) EFL וֹשׁרבִינֵי ווֹשׁרבִינִי

# CHAPTER II

- ן) אَנֹי הَבַּצֵּלֹת הُשּׂَרוֹן שַׁושַּׁנֹת הُעַמַׁלִּים: אַמֹּרָת כַּנְשּהְא דּישּׁרְאֵל ן בּעִידִּן דַמַּדִי עַּלְמַא מִשְּרִין שַּׁבִּינִתִיה בִּינָאי אַנָא מִּחִילִּא לְנָרְנִים רְּטִיב מַן גִינַהָא דַעָּדֹן וֹעובַרִּוִיי יֹאַיִּין כַּוֹרְדָא דְבִמִישִּׁר נִינַהָא דַעָדֹן:
- ב כَשִּׁישְׁנֹה בִּין הֹהוֹחִים כֵּן רְעַיֹּתִי בִין הُבֿנוֹת: וֹאִי הוֹא מֹסֹלִיק שַּׁכִּינֹת כֵּן רַעַּיֹתִי בִין הُבֿנות: וֹאִי הוֹא מֹסֹלִיק שַּׁכִּינֹת קודשׁיה מֹנֹאִי אַנֹא מֹתִילֹא לוֹרֹדֹא דֹמֹבֹלבֹלא בִינִי סֹלוֹיִיא דִנעִיצֿן עוֹפֿאהֿא בּוֹדִיעָן הִי בַּנֹא בַּנִין אַנֹא נִנִיצֹא וֹבוִיעָא מֹנִייּלְן בִישׁׁן בַּנֹלותֹא פֹלכִי עַמֹמֹיֹא:
  - וֹפּרוֹי וֹפּרוֹי בֿעצׁי הֿישָׁר בֿן הְּוֹדִי בֿין הُבֿנִים בַּצֹלּוּ הֹמְּדְתִּי וֹישּׁבּתִי וֹפּרוֹי מַ בֿעֹדִי הֹיבּנִי הִילְנִי הַלְּמָא מְּטִּרוֹנְא ומשבּה בִּינִי אִילְנִי סַרְק וֹכְוֹלִי עַׁלְמָא מְׁמִי מִשְּׁבָּח בִּינִי מִּלְאַבִּיא בְּעִיֹּדן דֹאַתנֹלִי עַלְ מַּאַרְיִין יְתִיה בִּין רִיבִּון עַׁלְמַא יְאִי ומשבּה בֵּינִי מִלְאַבִּיא בְעִיֹּדן דֹאַתנֹלִי עַלְ Dexplicit usque ad 7. 9.

<sup>\*</sup> Ar. = Arukh Completum, Vienna, 1878-85; a few citations found in the Ar. have been collated also.

מורא דֹסִינִי בֹזמֹן דִיהַב אוֹרִיתֹא לֹעָמִיה בֹהֹהִיא שַעֹּתֹא בִטְלֹל שַּׁבִינֹתִיה רְיִיבִּית לְמִיתֹב ובֹתנִמִי אוֹרִיתִיה בֹסִימֹי על מוריגי וֹאגֹר בֹּקוֹדִי נַטִירִין לֹעְלִמֹא דֹאֹתִי: 4) הֹביאני אל בית הֹיוֹן וֹדִילוֹ עַלִי אַהֹבֹה: אַמּרֹת בֹנִשׁתֹא דִּישׁרְאֹל אַעיל יֹתִי לְבִית מֹתִיבֹת מִדרֹשׁא דֹסוֹנִי לְמִילֹף אוֹריֹתֹא מֹפום מֹשׁה סֿבּרֹא הַ הַבֹּא וֹשִׁיקִם פַּלְּוִדְוֹהִי קִבּלִית עַלְאִי בַּחִיבַתֹא וֹאֹמִרִית כַּלְ דִיפּקִידְ יִיי אַעַבִּיד וֹאִשׁמִע:

יב) סֹמֹכוֹנִי בֹאשׁישׁות הפרונִי בֹתפוחִים כִּי הוֹלֹת אֹהֹבֹה אַנִי: ובעֹיהׁוּ דֹי שַׁמֹעִית יֹת כְּלִיה מִתמֹלֹל מֹנִו שׁלְהוֹבִית אִישׁתֹא וֹעִית ורתֹעִית בֿתֹרִי מֹן התיתא בבן קדיבות לות משה וֹאהֹרן וֹאמֹרות לֹהוֹם קבילו או אתון וֹת קֹל בּ בַּתֹנְמֵא דַקורַשא בַרִיך הוא מֹנִו אִישׁתֹא וֹאֹעִילוּ יֹתִי לְבֵּי מִררּשׁא וֹסעִירוּ יֹתִי בֹפֹתנֹמִי אוֹריֹתֹא דִּטְּלִיהוֹם אתבֹמִים עַׁלֹמַא וֹהֹבוּ רֹדִידִין עַלְ צוֹרִי מַפֹּרִש מֹלֹיא הַדִּישִׁין דִמְתִיקוֹ עָל מוֹרִינִי כֹתְפוֹחִי נִינֹתְא דַעָרן וֹאַנֹא עַבּיקא בֹהִין מֹא אֹם אֹתֹפֹי בֹהוֹן אַרוֹם מֹרעִית חִיבֹתֹא אֹנֹא:

בּנית C הּנִּנית והנִינית ב בֹיטלל ובטלל F לעמיה ולעמיה ולעמיה EF ם מוריני (מוריני Ar. אורייתא ב דאורייתיה (אוריתיה למתב (למיתב כלמיתב ב ודנלו וודגלו ב ע נטרין לי ונטירין ב פיקודוי ופקודי ב ושכר וואגר כ ן אֿעיל נאֿעיל (vid.) אֿעיל פּדּן אֿעיל BF; prm, מֹתֹיבת בי יהוה מַמֹיבת אייהוה וְדִיפַּקִיד יֹ > כַּנְקְבַלִית EF בּקבלית כֹ בּEF כַפַרא י מפוֹם וְמפּוֹם אוֹיבת ר בֿפֿקיד CEF בֿקֿיד EL אַ מֿענית (דֹי שֿמֿעית EL בּ דֿפֿקיד CEF בֿקֿיד כּ בֿקֿיד כּ בֿמַמלל מתמלל ב התותא נהתיתא א EF רעית נועית ב מֹנִיוּ נִמֹנֵּוּ ב די מתמלל E וֹפעירו EF וֹאעילו ווֹאעילו ביהות נוסעידו בריך הוא וסעורו BCEF בו אתבסים אתבסים BCEF וסעורו B וסעורו > Ct (inscript, al, m.) אוֹרי בייטר בפריט EF צורי בייטר בייטר בולהי בייטר ביי ב ואהי וואנא E מוריבי של מוריבי ומוריבי C דמתיקין [דמתיקן ב ב מרעת E מֹרֹעִית וְמִרעִית L איתסא

6. שׁכֹּאלוֹ תֹחֹת לֹרֹאשׁי וֹימִינֹו תֹחֹבקני: בֹד הֹוֹו עُמֹא בִית ישר אֹזֹלין בֹמֹדבֹרֹא הֹוֹ עַנֹנִי יֹקְרֹא מסֹהֹרין לֹהוֹם אַרבֹע מֹאַרבֹע רוֹחִי עַנֹנִי יֹקְרֹא מסֹהֹרין לֹהוֹם אַרבֹע מֹאַרבֹע רוֹחִי עַנֹנִי יֹקְרֹא בֹנִין דֹלְא יִשׁלוֹט בֹהוֹם שַּׁרבֹּא וֹשִׁמשֹׁא וֹאֹף לֹא מֹטרֹא וברֹרֹא וֹהֹד מֹלְרֹע לֹהוֹם דֹהוֹה מֹסֹוֹבֹר יֹתֹהֹוֹם הִיכֹמֹא דֹמִסֹוֹבֹר תוֹרבֹיינֹא יֹת יֹנַקֹא בֹעַטבִּיה וֹהֹד הוֹה רֹהִיט מְסֹוֹבֹר תוֹרבֹיינֹא יֹת וֹמִין לֹמֹבֹלֹא טוֹרֹיא ולמדלי מִישֹּרֹיא וֹקְפִיל בֹל בֹּק הִוֹלְין וֹעִקּרֹבִין דִי בֹמִדבֹרֹא וֹהוֹה אֹלִיל לֹהוֹם אֹתֹר כַשִּׁר לֹמבֹת בֹנִין הֹוֹוֹ לֹמֹלְבֹן לֹהוֹם אֹתֹר כַשִּׁר לֹמבֹת לֹהוֹם בֹיִד יֹמִינִב אַ דֹּעִרְיֹה בֹּנִין בֹי בֹמִדבֹרֹא וֹהוֹה אֹלִיל לֹהוֹם בֹּרִר כֹשִׁר לֹמבֹת בֹנִין בֹיוֹ בֹמִרבֹרֹא וֹהוֹה אֹלִיל לֹהוֹם בֹּרִר כַשִּׁר לֹמבֹת בֹנִין בֹיוֹ בַמִּרבֹרֹא וֹהוֹה אַלִיל לֹהוֹם בֹּרִ יִבִינִב בֹאוֹלֹבֵן אֹוֹרִיתֹא דֹאתוֹה־בֹבת לֹהוֹם בֹּיר יִמִינֹב דִּינִבּי.

השבעתי אתבם בּנוֹת יֹרוֹשׁלֹם בַצֹבֹאוֹת אֹו בֹאִילוֹת הֹשֹּׁדֹה אֹם תֹעִירו וֹאם תֹעוֹרו אֹת הֹאֹהבֹה עָד שׁהֹחפֿין: בֿתֹר כִין אֹתאֹמר לֹמֹשׁה בֹנבוֹאֹה מֹן לְיְיִי לֹמשׁלֹח אֹזֹגֹדין לֹאֹלֹלֹא יֹת אֹרעֹא וֹכֹדו דֹתֹבו מֹאֹלֹליֹא זוּ בֹנבוֹאֹה מֹן לְיְיִי לֹמשׁלֹח אֹזֹגֹדין לֹאֹלֹלֹא יֹת אֹרעֹא וֹכֹדו דֹתֹבו מֹאֹלֹליֹא בּוֹת וֹאֹבִיקו שׁוֹם בִישׁ עַל אַרעֹא דישׁר וֹאֹתעֹכֹבו אַרבֹעִין שׁנֹין בּמִדבּרֹא פֹּתֹח בֹּמִיה מֹשֹׁה רִיבֹהֹוּן דישׁר וֹכֹין אַמֹר אשׁבֹעִית יֹתֹבוֹן כֹנִישׁתֹא דישׁר דֹלֹא בֹישׁר דֹלֹא

הזירון למיסק לארעא דכנען עד דיהי רעוא מן קוני ויסופון כל אנשי קֹרֹבָא לממֹת מֹנֹו משריתא היכמא דֹזֹדו אחיבון בני אפרים דנפֿקו קֹרֹם הֹלְהִין שׁנִין מֹמֹצְרִים עָר דֹלָא מֹטֹא קִיצָא ונפּלו בֹיִר פַּלְשׁהֹאִי דֹיֹהֹבִין בֹּגת וֹקְטַׁלוּ יֹתֹהוֹם אֹלְהִין אוֹרִיבוּ עִׁד זֹמֹן אֹרבעין שׁנִין ובֿתֹר בֹין ייעַלוּן בֿנִיבֹוּן : החסנמ יתה:

8, לְּוֹל דִּׁוֹדִי הִנָּה זָה בֹא מֹדְלֵג עָל הֹהֹרִים מֹלְפִין עַלְ הֹנַבֹעִות: אַמֹא שَלֹמֹה מלֹכֹא בַעִירוּ דהוֹו יֹהִיבִין בַּלְחִין עַמֹא בִית ישר בַמֹצרִים סֹלִיהָת קַבֹּילֹתהֹום לִשִמִּי מֹהוֹמֹא הִי בַבֹּין אתנֹלִי זֹקְרֹא דִייי לְמֹשֹׁה עָל טורא דֹחוֹרב וֹשַּׁבֹר יֹתִיה לֹמצְרִים לַמִבּרֹק יֹתהוֹם ולֹאַבַּלֹא יֹתהום מֹגֵוּ דֹחוֹק מַרוֹת מצראי וּם פֿא׳ על לִיצֹא בֿגִין זֹכּוֹתֹא דֹאבֹהֹתוֹ ודמתילין לטוריא וֹשׁיִר על וֹמֹן ישַעבורא מֹאַה וֹתשעין שנין על צרקותא רֹאמֹהֹתן רמתילן לנבעתא:

9 דומה דודי לצבי או לעופר האילים הנה זה עומר אחר בתלינו משניה מן ההלונות מציין מן ההרבים: אמרת בנשתא דישר בומן דאתגלי

ע אחוכון [אחיכון בו דוֹדֹן [דוֹדו EF מֹשׁרֹיתֹא (פֿשׁרִיתֹא (פֿשׁרִיתֹא נְמֹשׁרִיתֹא ב יש (בלישתאי E אלהון אלה ער וְמָן C (mg. al. m.) אוֹ בֿהוֹי בּד בֿהוֹי בּד בּהוֹי כַּר בּדוֹן כַּבּד וְמָן בּדְר בּדוֹן כַּבּד וְמָן בּ למשה . . . על טורא EFL הא בֿכֿין C הא בֿכֿין הי בֿכֿין א בּןפּלְחיז רחורב ( (inscript, al, m.) ולמפק CEF ולאפקא יתהום 9 יתחום וטפי (eras.) וטפי בולים ומצרים (מצרים מצרים ומצרים ומפו EF ומפו ב ומפו Ar. בכין ובנין בנין בנין בעבהתן דאבהתן וֹיִטייר Ar. דמתילו AB המהילן בדער המהילין Ar. במהילין רוֹשׁוֹר EF ווֹשׁוֹר EF ישׁעבורא וְשִׁעבורא בּוֹל בּאֹמֹהָתֹן בּאֹמֹהָתֹן בּאֹמֹהָתֹן ע לנלפיתא

יَקְּרֹא דְּיָיִי בּמֹצֵרִים בּלֹיליֹא דּפִּסחֹא וֹקְטֹל כֹּל בּוכרֹא רֹבֵב עַל הֹזִיזֹא [ קְּלֹא ]

וֹרֹהְט בַּטַביֹּא וֹכִאוֹרִזִּילֹא דֹאִילֹא וֹאֹנִין עָל בַּתֹיֹא דֹאָנֹן תַמֹן וֹאִתְעָׁתֹד בַּתִּר

אַשִּׁיֹאַתֹא וֹאִשֹּנִח מִן בּוֹתֹא וֹאִסחְבֵּל מִן הֹרְבִּיֹא וֹהֹוֹא דּמֹא דֹנִכסֹא דֹפִסחֹא

וֹדְמֹא דְנִזִירָת מֹהוֹלֹתְא דֹחֹלִיק עָל תַרענֹא וֹהֹש מִן שַׁמִי מֹרוֹמֹא וֹהֹם וֹחוֹא

לֹעמִיה. דֹאַבֹלין יֹת נִכסֹת הֹנֹא טֹוִי נור עָל תַמֹבֹא וֹעוֹלשִׁין וֹפּטִיר וֹהֹם זּ

עַלֹן וֹלִא יֹהֹב רַשּוֹתֹא לֹמֹלאַך מֹחֹבֹל לֹהְבַלֹא בֹן:

ים: עַנֿה דוֹדִי וֹאַמֹּר לֹי קוֹמִי לֹכִי רְעַיֹּתִי יְּבַּׂתִי וֹלְכִי לֹךְ: ובֹעִידֹץ צבּׁרֹא אַ יוֹסְ: בּנִי הַּמִּרֹת הַיִּמֹת מֹלֹקְּרִמִין וֹשְּׁבִּירֹת אַתְּיב רֹחִימֹתִי מֹלְקְּרִמִין וֹשְּׁבִּירֹת עוֹבֹדִין אִיזִּילִי נַבּּלִי מֹן שַעבּוֹד מִצרֹאִי:

נו בי הנה הُסَתَّיו עُבُר הُזִּשׁם חُלֹף הُלֹך לוו: אֹרוֹם זَמֹן שُעַבוראַ 10 בּינֹי בֹּלוֹא אַתְּסְּטֹעוּ וֹמִרוֹת הַבּרֹהֹם בִינֹי בֹּלוֹא אַתְּסְּטַעוּ וֹמִרוֹת הַבּרֹהֹם בִינִי בֹּלוֹא אַתְּסְּטַעוּ וֹמִרוֹת

מֹצרֹאֵי דֹמתִיל לֹמִטרֹא טַרִידָּא הֹלֹיף וֹאוֹל וֹלָא תִיסֹפּון לֹמְהוֹיהון עוֹד עֹד עַלֹמֹא:

בּז הُנֹצְנֹים נָראו בֿאַרֹין זְעָת הֹזְמִיר הְנִיע זֹקּוֹל הְּתְוֹר נְשׁמְע בֹארצִינו:
וֹמִשׁה זֹאַהֹּרֹן דִּמְתִילוּ לְלוֹלְבֵּי תְּמֵּר אִתְחֹזוּ לְמִעַבַּד נִפִּין בֹארעֿא דִּמִערִים
וֹמִשׁה זֹאָהֹרֹן דִּמְתִילוּ לְלוֹלְבֵּי תְמֵּר אִתְחֹזוּ לְמִעַבַּד נִפִּין בֹארעֿא דִּמִערִים
וּמִשׁר לִיִּם בְּברְאִי מַמַא זֹקְל רְוֹחֹא דְּקוֹרְשַׁא דַּפּוֹרְקְנֵא דְאַמִּרִת לְאִבּרֹהְם
אַבוֹבוֹן בֹבּרְ שַׁמַעתִין מֹא דִּאִמֹרִית לִיה זֹאָף יֹת עַמֹא דִישִׁתעבּדוּן בֹהוּן רְאִין אַנֹא וּבֹלוִר בִין יִפַּקון בֹּלְנִינֹא סִנִי וֹבְעָן לְמִעְבֹּר מֹא דֹּלְיִימִית לִיה בַּמִימֹרִי:
אַנֹא וּבֹּתִר בִּין יִפַּקון בַּלְנִינֹא סִנִי וֹבְעָן לְמִעְבַּר מֹא דֹלְיִימִית לִיה בַּמִימֹרִי:

גַּהְמֹצֹה הְנְעֹה בּצֹּיֹה וֹהֹגַפֹּנִים סֹמֹדֹר נֹתְנוֹ דִיהֹ לְּוֹמִי לְבִּי רְעַיֹּתִי בְּבֹּתְיֹת הֹנִין בּתְּהֹת בּוֹמִה יְבֹּהִי וֹלֹבִי לֹך: כֹנִשתֹא דִישרְאֹל דִמהִילֹא לְבֹבוֹדִי תִינִין בּתָהֹת בּוֹמִה נוֹ הֹאַ עֹלְכֹּא עַל יֹמֹא דֹסוף וֹאָף עִוֹלִימֹיא וֹנֹלְיֹא שַבֹּחוּ לְמַדִּי עַלְמַא בֹלִישׁנֹה וֹ וִמֹן הֹאִי אַמֹר לְהֹום מַדִּי עַלְמֹא לְוֹמִי לִיךְ בֹנִשְּתֹא דִּיִּשרֹּאֵל בַּלִישׁנֹה וֹ וִמֹן הֹאִי אַמֹר לְהֹום מַדִּי עַלְמֹא לְוֹמִי לִיךְ בֹנִשְּתֹא דִּיִּשרֹּאֵל בֹּרִיך:

ו ביתילא נרמתיל בא רייטא נאריים בא באריים בא נאריים בא נאריים בא נאריים בא נאריים בא באריים בא נאריים בא נאריים בא נאריים בא נאריים בא נאריים בא נאריים בא באריים בא

יוֹנֹתִי בֹחֹגוֹי הֹסֹלֹע בַסֹתְר הֹמִדרֹגָה הֹראִינִי אֹת מֹראֹדְ הُשׁמִעִּינִי אֹת מֹראֹדְ הֹשׁמִעִּינִי אֹת מְרֹאֹדְ כֹּי לִוֹלֹךְ כִי לְּוֹלֹךְ כִי לְּוֹלֹךְ עַרְב וֹמֹראִךְ נַאוֹה: כֹּד רֹדִּףְ פַּרעָה רְשִׁיעֹא בֿתֹר עָמֹא בִּית ישׁרֹאֹל הֹת מֹתִילֹא בֹנשׁתֹא דישׁר לֹיוֹנתֹא דֹסֹגִירֹא בֹחְגוֹי טִינֹרְא וֹחוֹיא מֹעִיק לֹה מִבֹּרֹא כַּדִיןְ הוֹת כֹנשתֹא דישׁר סֹנִירֹתְא מֹעִיק לֹה מֹבֹרֹא כַּדִיןְ הוֹת כֹנשתֹא דישׁר סֹנִירֹתְא מֹמִיק לֹה מֹבֹרֹא כֹדִין הוֹת כֹנשתֹא דישׁר סֹנִירֹתְא מֹמִיך לֹה מֹבֹרֹא וֹמֹבֹתֹרִיהוֹן סַנֹאֹה וֹמִסְטֵרִיהוֹן מִדְבֹרֹא כֹּ מַמֹּרֹיֹן וֹמְטֹלִין בַּאִרסִיהוֹן יֹת בַנִי אַנֹשֹׁא מֹן יֹד פַּתְחֹת בַּמֹי מֹלוֹמֹא וֹאמֹרת אֹנֹא כֹנשתֹא בֹּמֹלִי וְ בֹּאַרְסִיהוֹן יֹת בַנִי אַנֹשֹׁא מֹן יֹד פֹתחֹת בֹּנֹי לֹין וֹבַבְּלָח בַּרֹת לְּלֹא מֹן שֹׁמִי מֹרוֹמֹא וֹאמֹרת אֹנֹא בֹנִשתֹא בֹּמֹלִר דִי מֹתִילֹא לֹיוֹנֹתְא דֹבֹיץ תֹקֹנִין אִשׁמֹעִינֹנִי יֹת חְנִיוֹ וֹבַחְבּיוֹנִי דִיתְ תַבְּיִן שֹׁבִיר תַקֹנִין אִשׁמֹעִינֹנִי יֹת חְנִיוֹ וֹבַבְּלִח בְּרִיךְ תַּקֹנִין אִשׁמֹעִינֹנִי יֹת חְנִין אֹרוֹם לְּלִיךְ תֹּקִנִין שֹׁבִיר בַּעוֹבֹרין מֹבִין אֹבוֹרן וֹבְלִיךְ אֹרוֹם לְלִיךְ אֹרוֹם לְלִיךְ מֹבֹרין שֹׁבִיר בַּעוֹבֹרין מֹבִין בֹּי בַּנִין מִבֹּין בִּין מֹבּייִ וֹלִבּין בִּע מִבִּין מֹבּין בֹין מֹבּין וֹלִין אִבּרוֹ מַבְּיִי עִבְּבִין אֹבִרן שֹׁבִיר בַּעוֹבוֹי וֹלִבוֹת בַּבִית מֹקרשׁא וֹמחוֹייִך שֹׁבִיר בַעוֹבֹרין מֹבוֹבִין בֹּים בַּבִית מֹקרשׁא וֹמֹחוֹייך שֹׁבִיר בַּעוֹבֹרין מֹבּיר.

בַּזֹ אֹחֹזוֹ לֹנו שׁוֹעַלִים שׁוֹעַלִים קֹבּנִים מֹחֹבֹלִים בֹרֹמִים וֹברֹמִינוֹ בּמֹרֵר: בַּ

בֿתר דְּעַבּרו זְּת יִפֹּא אַתְרְעָמו עַל מֹיֹא וֹאַתְא עַלִיהוֹן עַמַּלֹק רְשִׁיעָא דְנִטֵּר לֹהוֹן דְבַבוּ עַל עִיפֹק בֹּבּוֹרְתָא וֹבְרבּתְא דְשַקְל יִעַּלְב מִן עֵשִׁו וֹאֹתְא לֹאַנֹחְא לְהְנִתְּא בִישִּרְאָל עָל דִבּטָּלוֹ מִבְּתֹּא דִשְׁקְל יְהַיִּעָּא גַנִיב מִתְּחוֹת קְרְבֵּא בִישִּרְאָל עָל דְבַטָּלוֹ מִבְּתַנְמִי אַוֹרְיִתְא וֹהוֹה עַמַּלְק רִשִּׁיעָא גַנִיב מִתְּחוֹת בִּידִיהוֹם בִּדְב עַנְּל דְהוֹה בִידִיהוֹם בִּיבְּי עַנְנִי יִּקְרָא נִפִּשְּׁתְא בִּשְׁבַטֹּא דְדֹן וִמִּקְּטֵיל יְתָּהוֹב עָל דְהוֹה בִידִיהוֹם בּמִּלְא בִּיבְּכֹא אַתְּחִיבוּ עַמַּא בִּית ישר דִּמְתִּילִין לְבַרְמַא לְּבִּר הַהוֹא שַּׁעָּתֹא אַתְחִיבוּ עַמַּא בִּית ישר דִּמְתִּילִין לְבַרְמַא לֹבְית לְבַּבְּם טַב:

בֹּהֹהִיא שׁעֹתֹא הֹדֹי בֹתיובתֹא וֹצֹלִי קְיְיִי וֹיהֹושׁעַ מִשוֹמשׁנִיה אַזְדְּרֹֹז וֹנפֹּק מַתֹּחֹות עַנֹנִי וֹאֹתעֹתֹד מֹשׁה נֹבִיֹיא וֹצֹלִי קְיְיִי וֹיהֹושֹׁעַ מִשוֹמשׁנִיה אַזְדְרֹז וֹנפֹּק מַתֹּחֹות עַנֹנִי יֹקֹרא וֹעִמֹיה נִבֹיֹא וֹצֹלִי קְיְיִי וֹיהֹושֹׁעַ מִשוֹמשׁנִיה אַזְרֹדְא וֹאַנִיחוּ קֹרבֹא יֹקֹרא וֹעִימִיה נִיבֹרי צֹדִיקִי דֹרְמֹיֹן בֹעוֹבֹדיהֹוּן לְּוֹרֹדְא וֹאַנִיחוּ קֹרבֹא בּעַמֹלֹק וֹתֹבֹרוּ וֹתִיה וֹיֹת עָמִיה בַשְּׁמֹתֹא דִּיְיִי דֹקְמַלֹא וֹתֹבֹרֹא לֹפִתנֹם דֹחֹרֹב:
 בַּעַמֹלֹלְקוֹ וֹבְּבֹי אֹוּ לֹעִוֹבֹּי אֹוּ לֹעִוֹבֹּי אֹוּ לֹעִוֹבֹּי אֹוּ לֹעִוֹבֹּי הֹוֹ וֹבִירוֹת וֹמֹיֹא עַבֹדוּ בִּית ישׁר וֹת עִנְלֹא וֹאִמֹחֹלֹקוּ הֹבֹּי עֹל הֹרִי בֹתֹב: וֹבוֹעִירות וֹמֹיֹא עַבֹּדוּ בִית ישׁר וֹת עִנְלֹא וֹאִמֹחֹלֹקוּ

ע אבונא +[יעקב ברותא [בכורתא 2 אבונא +[יעקב ברותא [בכורתא 2 אבונא +[יעקב ברותא [בכורתא 2 אבונא +[יעקב ברותא בכיילו ברביילו ב

עַנֹנֵי זֹלְרֹא דֹמטֹלֹלִין עֹיֹלוֹיהוֹם וֹאשתֹאֹרו מֹפֹורסֿמִין וֹאתרוֹקִינוֹ יֹת תִיקֹון זֹינֹהֹון דֹחֹקִיק בִיה שَמֹא דֹבֹא מֹפֿרש בּשׁבעין שֿמֹהן וֹבעֹא יוֹי לֹאוֹבֹרא יֹתֹהֹום מֹן עַֿלמֹא אֹלוֹלִי דֹאֹדֹבֹר לִיֹמֹא דֹלְיִים בֿמִימֹרִיה לֹאברֹהם לֹיצחֹק וֹלִיעַלְב דֹהוֹו קלילין בפולחניה כֹטביא ובאורזילא דֹאילא וֹתקרובתא דֹקריב אברהם ית יצחק בטור פולחנא ומן קדמת דנא דקריב ית קורבניא ופּליג יתהון בשוי: 5

ז מפרסמין ומפורסמין בדמטללין ועילויהום C דמטללין ודמטללין בד מפרסמין ומפורסמין הֹב CEF בוֹבעא א וֹבעא דֹב רֹב CF בוֹברא בוֹ וֹבעא וֹבער הוברא בוֹ לֹאברי בוֹ בּלא בּרֹא בוֹברא בוֹ כֹב בוֹ בי ע דארכר קדמוי קיים E דאירכר קֿיימא F דארכר קֿיימא ב דארכר קוֹמא ברכר קרמוי וֹכאורזילא [וֹבאורזילא ב זוֹעלְב [וֹליעֹלְב (באורזילא ה נוֹבאורזילא ב זוֹעלְב (באורזילא ב זוֹעלְב ב זוֹליעלְב ב [קרמת CEFL מוריה [פולחנא ב בריה + [יצחק 5 כארזילא יַת מפון יַת C (mg. al. m.) קרבניא [קורבניא C קרבניה בישור L בשוה בישור בישור

## CHAPTER III

- ז) על משכבר בלילות בקשתי את שאחבה נפשי בקשתיו ולא מצאתיו:
   ובד חֹזוֹ עֹמֹא בית ישראל דאסתלקו ענני יקרא מעלויהום ובלילא דקודשא
   דאתיהיב להום בסיני אתנטילת מנהום ואשתארו חשיבין בלילא ובעו ית
   בליליא דקורשא דאסתלק מנהום ולא אשבחוניה:
- בּ אֹלְוֹמֹה נֹא וֹאֹלֹוּבֹבָה בֿעִיר בִשׁוֹלְיִם ובַּרֹהוֹבׁות אַבַּקשׁה אֹת שֹׁאַהֹבֹּה נִפִשׁי בֹלְשׁתֹיו וֹלֹא מֹעַאֹתִיו: אַמֹרִין בִית ישׁר אֹלִין לִאֹלִין נֹקּום וֹנִיזִיל וֹנֹסחׁר לֹפִשׁי בֹלְשׁתֹיו וֹלֹא מֹעַאֹתִיו: אַמֹרִין בִית ישׁר אֹלִין לִאֹלִין נֹקּום וֹנִיזִיל וֹנֹסחׁר לֹמֹשׁרִיתֹא וֹנֹתבֹע אוֹלבֹּן מון קוְיִי וֹשבּינֹתֹא דֹמִשׁרֹן וֹמֹלֹא דֹפֹרוֹין וֹבֹבּלֹימאֹת וֹבֹסתוֹן וֹלֹא אַשֹּבֹחו:
- 3 מُצְּאוֹנִי הُשִּׁוּמֹרִים הُסוֹבֹבִים בַּעִיר אַת יִּשְאַהבַה נפשּי רֹאִיתָּם: אַשבּׁחוּ מּ מֹצֹּאוֹנִי הְשִׁרִּה הַ הֹּסֹבֹּר מִיִּי בַּמִּשבׁן זִמנֹא דּמִסחֹרִין זּמנֹא דּמִסחֹרִין זְמֹנֹא דּמִסחֹרִין מִיּשֹׁר מִנִים בּיֹנִת יֹקְרָא דִּיְיִי דֹאִסתֹלִין מֹנִי יִּיִּשְׁהַיֹּר יִקְרָא דִּיְיִי דֹאִסתֹלֹין מִנִי יִּיִּשְׁהִיֹּר יִמְּיִּי הַאַנוֹר יִמְּאַיִּית לְהִּוֹם עַל עִיִּסֹק שַׁבִּינֹת יֹקְרָא דִּיְיִי דֹאִסתֹלֹין מִנִי

אַתִּיב מְּשֶׁה כַּפַּרְא רְבַא דִישֶּׁר וֹבִין אַמֵּר אָסָק לְשְּמֵי מֹּרוֹמֹא וֹאֹצֹלִי לְּוְלֵי מֹא אִם יֹכַפָּר עָל הוֹבִיבון וֹיִשְׁדִי שַּׁכִּינִתִיה בִּינִיבון בַּמֹלְקְׁדְמִין:

- 4 כּמעט שُעַברֹתי מהם עד שَמֹצֹאתי את שُאַהבֹה נָפּשׁי אַהְזֹתִיו וֹלֹא אַרפּנוֹ עִד שַׁהַבּיאוֹתיו אָל בִּית אַמִּי וֹאֵל חֹדֵר הוֹרֹתִי: כֹזְעִיר צִיב חִד הוֹה אַרפּנוֹ עִד שַׁהַבּיאוֹתיו אָל בִּית אַמִּי וֹאֵל חֹדֵר הוֹרֹתִי: כֹזְעִיר צִיב חִד הוֹה זֹתֹב יְיָי מַרוגזִיה וֹפָּקִיד לֹמִשָּׁה לֹמַעַבִּד מִשבּן זִמנֹא וֹאַרוֹנֹא וֹאִשׁרִי שַּׁכִינֹתִיה בַּאִידֹרוּן בַּבּתנְמִי אַרֹרִתֹא בַאִידֹרוּן בַּבּתנְמִי אַרֹּרִתֹא בֹאִידֹרוּן בּבּתנֹמִי אַרֹרִתֹא בֹאִידֹרוּן בּת מִדרשׁא דֹמִשׁה וֹבִקִּיִנוֹנֹא דִיהוֹשִׁנִי:
- השבעתי אתבם בּנוֹת זרושׁלִם בּצַבֿאות או בּאּזֹלּות השׁדה אם תֿעִירו זֹאם תַּעוֹררו אַת הֹאָהבׁה עָׁד שָׁתחֹפֿין: בּד שַּׁמִעו שַׁבעַת עַמֹמֹיאׁ דִּבנִי ישרֹאל עַּתֹידׁין לֹמִחסֹן יֹת אַרעהון קֿמו בֹחדֹא וֹקֹצִיצו יֹת אִילְנֹיֹא וֹסֹתִימו יֹת מֹבוּעִי זּס מֹּא וֹצֹדיאו יֹת קֹרוּהֹוּם וֹעִרֹקו. אֹמֹא קודשֿא בֹריך הוא לֹמִישׁה אַנֹא קִּיּימִית בַּמִימֹרי לֹאַבֿהֹתהׁוּם דֹאִלִין לֹאִעְלֹא יֹת בַנִיהֹם לֹאִהסֿנֹא אַרֹע עַבֿרֹא הֹלֹב

ודבֿש וֹהֹיבּדִין אַנֹא מִעִּיל זֹת בַנִיהוֹם לְאַרְע צַׁדוֹא בַעָּן אַנֹא מֹעְבִיב זֹתְהֹׁוּן אַרבּעִין שַׁנֹין בֿמִּדבּרֹא וּתִהֹי אַרעַא מֹתעַרבּא בַּנוּפִיהוֹן וֹאִינוּן עַמִּמִין רְּשִּׁיעִין אַרבּעִין שַּנֹין בֿמֹדבּרֹא וּתִהִּי אַרעַא מֹתעַרבּא בַּנוּפִיהוֹן וֹאִינוּן עַמִּמִין רְּשִׁיעִין יבֹנוֹן מַא דֹאַצִּדִיאוּ בַּכִין אַמֹא מֹשִׁר לִישּׁרְאֵל אִשבּעִית זֹתַבֹּון דְּלֹא תֹּוִידִון לֹמִמּם לֹאַרְע בַנֹעַנֹאָי עִד מִשּׁלִם אַרבּעִין שַּנֹין וִיהִי רְעוֹא מון קּיְיִי לֹמִמּם לֹבּישֹׁא קֹּרְמִיבֹּון:

6 מֹי זֹאת עוֹלֹה מֹן הֹמֹדבֹר כֹתמהֹות עַשֹׁן מַקְּבַּרֹת מֹור וֹלְבּוֹנֹה מֹכֹּל אֹבֹקֹת הֹוֹכֹל: בֹד סֹלִיקו בִּית ישר מֹן מֹדבֹרֹא וֹעַבֹרו יֹת יֹרדֹנֹא עִם יֹהוֹשֵעׁ אֹבֹקֹת הֹוֹבֹל בֹד סֹלִיקו בִּית ישר מֹן מֹדבֹרֹא הֹלֹקֹא מֹן מֹדבֹרֹא מֹתנֹמֹרֹא מֹן קְּיִי בֹּטוּר בֹוֹסֹמִין וֹסְעִידֹא בֹזֹכווֹתֹא דֹאברֹהֹם דִפּלֹח קְיִי בֹטוּר פוֹלחֹנֹא
 סו ומֹתמֹרֹקֹא מִשֹׁה רֹבוֹתֹא בֹצֹדקוֹתֹיה. דֹיצֹהֹק דֹאתעֹקֹד בֹאֹתר בִית מֹקדֹשֹׂא דֹמֹתֹקֹד מֹחֹלְ בֹּאֹתר בֹית מֹקדֹשֹׂא דֹמֹתֹקֹד מֹוֹר הֹינֹקֹב דֹאשתֹרֹל דֹמֹתקֹדי טור דֹלבוֹנֹתֹא וֹמֹתעֹבדִּין לֹה נֹסִין בֹהֹסִידוֹתִיה דֹיעַקֹב דֹאשתֹרֹל נובר מִינִיה וֹאשֹׁתִיוֹב הוא ותרֹי עַסֹר שֹׁבֹלוֹהי:

על לארע [לארע בניהום בניהום בניהום בניהוע בניהוע בניהוע בניהוע בניהוע בניהוע בניהוע בניהוע בעא ברעא בערע בישרא בערע בישראל בני ישראל [ליישראל ב בנישרא דיישראל בדער בישרא בישראל בדער בישרא בישראל בדישראל בדישראל בישראל בישרא בישראל בישראל בישרא בישראל בישראל בישראל בישראל בישרא בישראל בישראל בישראל בישרא בישראל בישרא בישראל בישראל בישראל בישרא בישראל בישר

ז הֹנֹה מֹטְּהֹו שׁלֹשׁהֹלֹה שׁשִׁים גֹּבּוֹרִים סֿבִיב לֹה מֹנּבּׁוֹרִי יִשׁרֹאֵלֹ: בֹד בֹּגֹא מֹלְכֹא שׁלֹמֹה יֹת בִית מֹקְדֹשׁא דִּיְיִי בִירוּשׁלֹם אֹמֹר יְיִי בֹמִימֹדִיה בֹמֹה יֹאִי בֹרוּשׁלֹם אֹמֹר יְיִי בֹמִימֹדִיה בֹמֹה יֹאִי בֹּהֹנֹיא בֹעִידֹן דֹפֿרֹטִין יֹדִיהֹון וֹקְּיֹמִין עֹל דֹבִית מֹקְדֹשׁׁא הֹדִין וֹכֹמֹה יֹאִייֹן כֹהֹנֹיא בֹעִידֹן דֹפֿרֹטִין יֹדִיהֹון וֹקְיֹמִין עֹל דֹבֹיהון וֹמֹבֹּרֹכִין לכנשתא דבית ישרֹאל בֹשׁהִין אֹתִין דֹמסֹרִית לֹמִשׁה רִיבֹּהון וֹהֹנִיהון וֹמִצְּלֹהִין כֹל זֹּהֹיא בֹרכֹתא מֹסהֹרֹא לֹהִום ותֹּנִיפו בֹה וֹבֹה מֹתֹנִבֹרִין וֹמצְּלֹהִין כֹל זֹנִי ישר:

8 בֹלֹם אֹחוֹוֹי חֹרב מֹלמדי מֹלחֹמֹה אִישׁ חֹרבֹּו עֵל יֹדֹבֹו מֹבּחֹד בֹלִילוֹת:
זֹבְּהֹנֹיֹא זֹלִיוֹֹאִי זֹכֹל שׁבִּטִיֹא דִּישׁרֹאֹל בִּוֹלֹהוֹן בֹבּחנְמִי אֹוריֹתֹא דֹמתֹילון [לֹחֹרבֹא]
זֹשְׁקֹלִין זֹטַרֹן בֹהֹון בֹנִיבֹרין מֹאלֹפִי קֹרבֹא וֹבֹל חֹד זֹחֹד מֹנֹהֹון חֹתִימֹת מִילֹה
עֵל בֹסדִיה הִי כֹמֹא דֹאתחֹתִימֹת בַבֹּסדִיה דֹאברֹהֹם אֹבוֹהֹון וֹמֹתנֹבֹרין בֹה 10 בֹנֹבֹר דֹחׁרבֹא חֹנִירֹא עُל ירפִיה וֹבנִין בִין לֹא דֹחֹלִין מִן מֹזִיקֹיֹא וֹטֹלֹנִי דֹאֹזֹלין בֹלילֹא:

9 אֹפַריוֹן עַשַּׁה לוֹ הֹמֹלך יַטְלְמֹה מֹעַצִי הֹלְבַנֹון: הִיבֹּל קורישׁא בֹנֹא

ליה מֹלכֹא שׁלֹמֹה מִן אֹילֹנִי דֹמבלִינֹא וֹכֹאנִי וֹשַּׁרבִינִי דֹאֹתִי מִן לבנֹן דֹחַפֿא יתיה דהב דכי:

יסו עשודיו עשלה בבקר הפידתו זהב ברפבו ארצמן הובו רצוף אהבה מַבּנוֹת יַרוּשַׁלֹם: ובַתַּר דַאִּישַלִים יֹתִיה וֹשִׁוֹי בּוֹוִיה יֹת אַרוֹנֹא דַהַהַּדוֹתא דַהוֹא בּניא בֹמִילֹמֹא ובגוֹיה תֹרֹין לוהר אבניא בֹחִילן מֹן כֹפֹף מֹוֹלָק ן וֹשׁפִּירִין מֹן דֹהֹב טֹב פֿרֹס וֹטֹלִיל עַלוֹהֹי יֹת פֿרוכתא דֹתְכלֹא וֹאִרנַוֹוֹנֹא ובִינִי כֿרובֿיֹא דעלווי כפורתא הוֹת שֹׁרוֹא שֹבינתא דֹייֵי דּשׁבין שׁמיה בירושלם מן כֹל ברבי ארעא דישראל:

עֹאֹנֹה וֹראֹנֹה בֿנִות צִׁיוֹן בֿמֹלֹך שֹׁלֹמֹה בֿעַטֹרה שׁעִטּרֹה לוֹ אֹמֹו זס בּיוֹם הֹתנֹתוֹ וֹבִיוֹם שׁמחֹת לֹבוֹ: בֹר אֹתֹא שׁלֹמֹה מֹלכֹא לֹמֹעַבֹּר יֹת הֹנוֹבֹת מֹקדשׁא כֹּרוֹזֹא נַפַּק בחֹיל וֹכִין אֹמֹא פוֹקו וֹחוֹן יֹתֹבֵי פֹלְכֹיֹא דּעָמֹא ישרֹאֹל וֹעַמֹא דבצִיוֹן בֹתֹגֹא וֹבכּלִילָא דֹבֹלִילִו עַמֹא בִית ישראל יֹת מֹלכֹא שּׁלְמֹה

ו אילני אילני אילני אילני אילני אילני אילני כ אילני C במבלנא [רמבלינא C דמבלנא [רמבלינא C דמבלנא ביילני אילני איל רבילא L; >CE האיתי [דֹאֹתי L; >CE ביני בוֹשׁרבִינִי בוֹשׁרבִינִי בוֹשׁרבִינִי יתהון [יתיה 2 בנון [לבנֿן בּבֿנֿן בּבֿנֿן בּבֿנֿן בּבֿנֿן בּנֿן בּבֿנֿן בּנֿן בּבֿנֿן בּבֿנֿן בּבֿנֿן בּבֿנֿן בּהֹב B; מֹרכֿבוֹ [מֹרכֿבוֹ [מֹרכֿבוֹ [מֹרכֿבוֹ [מֹרכֿבוֹ [מַרבּבוֹ [מַרַ בּבּוּ בּ 4 שוי [ושוי ב די שלים [ראשלים ב בחירן די אצנע תמן משה בחורב דיקירין F; די אצנע תמן משה בחורב דיקירין BCEF א מכל [מן כל ב שׁרֹא [שׁרֹא א מ מן עילויה B א מכל [מן כל בל ב שׁרֹא ב מן עילויה B א מכל [מן כל בל ב מן עילויה ב מן עילויה א מון א מ ק צֹאנֹה [שֹׁעֹטֹרֹה (mg.) צֹאנֹה (c; צְאֵינָה EF; צְאֵינָה A (mg.) עַׁמַנֿה בּאנֹה (מֹעַטַרֹּה E (evan.) בּחֹיל [בֹחֹיל E יוֹחוֹו C; E (evan.); ווֹחוֹו F דעמא בהנא [בֹתֹנֹא L דציון [דבציון 12 דֹישׁרֹאֹל [ישראל L בהנא בהנא CEF ודבלילו ודבלילו F

בּיוֹם הֹנוֹכֹת בִית מִקדּשׁא וֹחדֹו בּחֹדוֹת הֹנֹא דִמשׁלוֹא אַרבּעָת עַפֿר יִמִין:

ו ז'חר (CEFL מטללתא [רמטללתא כEF; דמטללתא דעבד המטללתא בעדנא בעידנא שלמה מלכא בעידנא דמטללתא בערבעת [ארבֿעת בערבעת ההיא הא בערבעת בערבעת מלכא בערבעת מו. m. inscript.) עוֹליר (עוֹלר בערבער ב

## CHAPTER IV

- הַנְּדְ יֹפֹּה רְעַזֹּתִי הַנֹּדְ יֹפֹּה עִינִיֹךְ יוֹנִים מֹפֹּעֹד צַׁמֹּתֹךְ שַּׁעַּדְ בַּעַּרֹר הְעֹזֹים שֹׁפֹּלִים שֹׁלֹּמֹה אֵלֹךְ עַּלֹּוֹן עַׁלְ מֹלְ מֹלִים שׁׁפֹּלֹים שֹׁלִים שׁׁלֹּזֹים עַלְיִי נַפֹּלְת בֹּרֹת לְּלֹא מֹן שׁמֹזֹא וֹכִין מִדְבָּהֹא וֹאִתְּכְּבֹל בּרְעַוֹא [לְּוִרבְּנִיה] קוְיִי נַפּּלְת בֹרֹת לְּלֹא מֹן שׁמֹזֹא וֹכִין אֹמֹר בֹמֹה יֹאֹי אֹ אֹנֹון רְברֹבֹיֹא וֹחֹכִימֹיא דיש׳ר אַמֹרֹת בֹמֹה יֹאֹי אֹן אִינֹון רְברֹבֹיֹא וֹחֹכִימֹיא דיש׳ר בֹמֹה רִין דֹאִינֹון מֹנהֹרין לעמֹא בִּית יש׳ר וֹדְמֹיֹן לֹנִוֹלִין בַנֵּי יוֹנֹתֹא וֹאבֹלוּן שֿבֹנין שׁאַר כֹנִשׁתֹא דיש׳ר וֹעַמֹא דֹארעָא אִינון צִּדִיקְיֹא כֹבנוֹו דִיֹעַלְב דֹלְלְטֹו אֹבנִין וֹעַבֹּרו בֹנִוֹית בֹמוֹרֹא דֹנְלֹעֵר:
- שׁנְּלוֹ מְ שׁנְּלוֹ מֹן הְּהְחַצְּׁה שׁנְּלוֹ מֹן הַהְחַצְּׁה שׁכִּוֹלִם מֹתאִימּׁות וֹשׁבֵּלֹה (2) שׁנִּיֹךְ בַּעָּדָּר הָקְצִוּבִּוֹת שׁעָּלוֹ מֹן הֹהַבִּין זֹת קורבֿנִיךְ וֹאַבַּלִיןְ בֹּסִׁר אִין בֿהֹם: מֹא יֹאִיֹן בֿהֹנִיא וֹלִיוֹאִי דִמקְּרִבִין יֹת קורבֿנִיךְ וֹאַבַּלִיןְ בַּסִׁר

נמתך בּלְּנִיר בּנְּיִר [הֹבּעָר [הֹבּעָר (voca. super בּלְּיר בַּנְיּר בַּנְיֹר בַּנְיֹר בַּנִיר בַּנְיֹר בַּנְיִר בַּנִיר בַּבְּי בַנִיים בְּיִר בַנִיים בְּיִר בַנִיים בְּיִר בַּנִיים בְּנִיים בְּיִר בַנִיים בְּיִר בַנִיים בְּיִר בַּנִיים בְּיִר בַּיִים בְּיִים בְּבְּיִייִיי בְּיִים בְּבְּייִייִיי בְּיִים בְּבְּיִייִיי בְּיִייִיי בְּיִּים בְּבְּיִייִיי בְּיִייִי בְּיִּייִי בְּיִייִיי בְּיִייִיי בְּיִייִיי בְּיִייִיי בְּיִייִיי בְּיִייִיי בְּיִייִיי בְּיִייי בְּיִיי בְּיִייִי בְּיִייִיי בְּיִייִיי בְּיִייי בְּיִייי בְּיִייי בְּיִייִיי בְּיִייִּיי בְּיִייִיי בְּיִייִיי בְּיִייי בְּיִייי בְּיִיייִיי בְּיִייי בְּיִייי בְּיִייי בְּיִייי בְּיִייי בְּיייייי בְּייייי בְּיייי בְּייייי בְּיייי בְּייי בְּיייי בְּייייי בְּיייי בְּיייי בְּיייי בְּיייי בְּיייי בְּייי בְּיייי בְּיייי בְּייייי בְּייייי בְּי

לְּוִדְשַׁא ומעַסַרְא דֹאפּרְשוֹתְא וֹדְבֹּין מִבֹּל אוֹנָס וֹגֹיִילְא וֹעְושׁלְא הִי בּמֹא בְּרִבּין מִבֹּל אוֹנָס וֹגֹיִילְא וֹעְושׁלְא הִי בּמֹא [דֹהוֹה] דְּכֹּין עַדרֹא דַעְנֹא דִיעָנֹקב בַעִידֹן דְּהוֹו גֹּוֹוִין וֹסְלִיקו מִן נַחְלֹא דִיוֹבַלְא דִּיֹבְלְא הוֹת בֹהון אַנִיסְוֹתְא וֹעְושּלְא וֹבוֹלְהוֹן דְמיֹא דֹא לֹדִא וֹיִלְדֹּן תֹאוֹמִין בֹּבֹל עִידֹן וֹעָקרֹא וֹמִתבּלֹא לִא הוֹת בֹהון:

- 5. כֿחוט הُשׁَנִי שׁפּלְּוֹתִּיֹךְ וֹמִדְּבֹּרְךְ נُאוֹה כַּפּּלְּח הְּרֹמִּון הַלְּתִּךְ מֹבֹעֶׁדְ בֹּלְּחֹ הִרֹמֹן הְלְתִּדְ מֹבֹעֶׁדְ בֹּלְחֹ הִרֹמֹן הֹפּבִּין הִבֹּבְּרִי קּוְיְיִ וֹמִלּוֹיִי הַּוֹּ מַבְּבִּין הִוֹבִיהוּן דִּישׁרְאֵל דֹרְמִיֹּן לְחִוֹט זֹהוֹרִיתֹא ומהווֹרִין יֹתְהֹוּן כַּעְמֹר הַוֹּ מֹהֹפֹּבִין הִוֹבִיהוּן דִּישׁרְאֵל דֹרְמִיֹּן לְחִוֹט זֹהוֹרִיתֹא ומהווֹרִין יֹתְהֹוּן כַּעְמֹר בַּרִי מֹלְכֹא בַּר בִּרִישַּהוּם מַלִּי פִּלְּוֹדְיֹא כַּרִמֹוֹנֵא בַּר מִן אֹמִרכּלְיֹא זֹמִיר בֹּהוּן מִידֹעָם בִּיש:
- נסי בֿליו בֿל שֿליםי סּגּדּל דוֹד צֿוֹאדֹך בֿנוי לתُלפּיוֹת אַלֹף הַמַּנֵן תַּלְּוי עַׁלִּיו כֿל שֿליםי סּ הִגבּוֹרִים: זֹרִיש מֹתִיבּתֹא דהוא רב דיליך המין בֹזֹבוּוֹתֹא זֹרִב בֹעוֹבֿדִין מֹבִין

ומעסרא [ומעסרא [ומעסרא בווערא בווערא [ומעסרא בווערא בוו

בּדוֹיד מֹלבֹא דיש׳ר וֹעל מִימֹר פומיה הוֹה מתבני עַלְמֹא ובאולפן אוריתא דֹהוֹא עַפֹּיק בִּיה הַוֹּוֹ הֹחִיצִין עַמֹא בִית יש׳ר ומנצחין בֹקרב בּאִילוּ אִינון אֹחיריו בידיהוו בֹל מֹני זיניו דֹניבֿריו:

זַ שַנֹי שַׁדִּיֹרְ בַשְנֵי עַפַּרִים תַּאוֹמִי צַבְיֹה הֹרוּעִים בַשַּׁוּשַנִים: תַּדִּין הַ בֿריקיר דעתידין לַמפּרֹקיר ומשיח בר דוד ומשיח בר אפרים דמין למשה וֹאַהֹרֹן בַנֵי יובבר דאמתילו לתרין אורזיליא תיומי טַביא וֹהוֹו רֹעוּ לֹעַמֹא בֹית יש׳ר בֹּוֹבוֹוֹתֹהֹון אַרבֹעִין שַנֹין בֿמּדבּרֹא בַמֹנֹא וֹעוֹבֹין בּטֹימִין ומּוֹי דֹבֹירֹא דֹמֹרוֹם:

6 עָר שׁיֹפוּה הֹיוֹם וֹנֹסו הֹצְלֹלִים אֹלָך לִי אַל הֹר הֹמוֹר וֹאַל גֹבעַת סִ הֹלְבֹוֹנֹה: וֹכֹל זֹמֹן דֹהוֹו עַמֹא בית יש׳ר אֹחֹדין בידיהון אומנות אֹבֹהֹתֹהֹין צַריהֹיא הוֹו עַרַקי מֹזִיקִי ומשׁלנִי דַנַפַרִידִי וֹשִיהְדִי מַבִּינִיהוּו עַל דְּהוֹת שַּבִּינַת

וֹעל [ועל F באלפֿן [וֹבאולפֿן F אוֹרֿיתֿיה [אוֹרֿיתֿיה באוֹרֿפֿן F אוֹרֿיתֿיה [אוֹרֿיתֿיה באוֹרֿפֿן הוֹח CF; הוֹח בו עסיק [עסיק ביה BCEF ביה C; >L הוֹח >EFL בּקרבׁא [בֹקרֹב CL מינין מֹניין פֿמיי [מֹני בּן EFL מִינין בּקרֹב בּקרֹב בּקרֹב מינין בּקרֹב מינין בּקרֹב מינין זיינין L אַיבֹרין [דֹגיבֿרין F 4 בּרִים (עַפֿרִים B; עַבָּרִים (בֹּרִים בַּרִּים בַּרִּים בַּרִּים בַּרִּים בּרִים בּיבּבּרִים בּרִים בּיבּבְּים בּיבּרִים בּרִים בּרִים בּרִים בּיבּים בּיבּבּרִים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיבּבּרִים בּיבּים בּיבּבּרִים בּיבּרִים בּיבִּים בּיבּים בּיבִּים בּיבּים בּיבּים בּיבִים בּיבּים בּיבִים בּיבּים בּיבים בּיביים בּיבּיבּים בּיבּים בּיבים בּיבּים בּיבּים בּיבים בּיביים בּיבּיים בּיבּים בּיביים בּיביים י ביֹא (צֹביֹא B; אָבִיָּה EF אוֹלאֿהֿרֹן (וֹאֹהֿרֹן C לתרין F (evan.); בחרי Ar. אורזיליי [אורזילייא (בו; F (evan.); אורזיליי Ar. אורזיליי LAr. היומי (תיומי (mg.); F (evan.); היומי E; תיומי Ar. שׁבֹיא [טֹביֹא BEFAr, אוֹחוֹן B; אוֹחוֹ C; אוֹהוֹ E; אוֹחוֹ L ק וֹתְׁהַוֹּן וְוֹעִוֹפִין הַ וֹעִוֹפִין דִוֹעִוֹפִין F בּזֹכותֹהוּן [בֹּלֹבוֹתֹהוּן דָבּלֹבוֹתֹהוּן בּלֹבוֹתֹהוּן בּ בארא ; EF; בארא בארא נוכל זמן ווכל זמן בארא בארא EF; אהידין [אַהדין כל זמן ביל מון בארא בארא בארא בארא בארא בארא להידין C (voc. sub. al. m.) בּירָהֹון [בִירֹיהֿון C (v. sub. al. m.) בריקיא [עריקיא בריקיא [עריקיא בריקיא [עריקיא [עריקיא בריקיא בריק וֹמֹמַלנֹי [רֹנִבּרִידִּי בּרַבּרִידִּי EFL וֹמִמַּלנֹי (mg. al. m.); וֹמלנֹי EFL וֹמֹמַלנֹי (del.); וצברודי (mg. al. m.) ב ומיהרים (del.); וצברודי (מיהרים ו E; יהיההיפוֹ F; יחמו ב הוֹחהֹן הוחה ב

זَקְּרֹא דְיְיִי שַׁרִיא בַבִּית מִקּדְשַׁא דְּהוֹה מִתבַנִי בַּמִיר פּוּלחנא וֹבֹל מֹוּיקִיא ומחבליא הֹוּו עַרִּקִין מִרִיח קֹטוֹרת בוסמיא:

- קַלְךְ זֹפֹה רֹעֹיֹתִי וֹמוֹם אִין בֹּך: וֹבִזמֹן דֹעַמֹא בִית יש׳ר עַבֹּדִין רֹעוֹתִיה דֹמֹרִי עַׁלְמֹא הוֹה מַּלְּלִים יֹתֹהוֹם בֹשמִי מַרוֹמֹא וֹבִין אַמֹּר בֹּולִיךְ שִׁבֹּירֹתֹא בִית יש׳ר וֹמָהֹתֹא דֹית בִּיך:
- 8) אֹהֹי מֹלֹבֹנוֹן בּׁלֹּה אֹהִי מֹלֹבֹנוֹן תֹבוֹאִי תֹשׁוֹרִי מֹלֹאש אֹמֹנֹה מֹלֹאש סֹנִיר וֹחֹרמֹון מֹמֹעוֹנֹות אֹרֹוֹת מֹהרֹדִי נֹמוֹרִים: אֹמֹר יְיִי בֹמִימֹדִיה עָמִי תֹהֹא סֹנִיר וֹחֹרמֹון מֹמֹעוֹנֹות אֹרֹוֹת מֹהרֹדִי נֹמוֹרִים: אֹמֹר יְיִי בֹמִימֹדִיה עָמִי תֹהֹא יֹתֹבֹא בֹנשׁתֹא דִּישׁרֹאל דֹדמֹיא לֹנִינֹפִי דֹהִיא צֹנִיעֹא וֹעִמִי תִיעֹלִין לֹבֵית מֹקדּשֹׁא וֹיהֹון מֹלְּרֹבִין לֹיך דֹרון דִישִׁי עָמֹא דֹיֹתֹבִין בֹדִיש טור תֹלנֹא וֹאוֹמֹיא דֹבֹרֹרמֹון וֹיהֹון מֹסֹקי לֹיך מֹסִין יֹתֹבִי כֹרכִין תֹקִיבִין דֹאוֹנון נִיבֹרין בֹאריוֹן סוּ דֹבֹהֹרמֹון וֹיהֹון מֹן כֹמוֹרִים:

ב מֿזיקיא [מֿזיקיא [מֿזיקיא (בּדנר אָרָה בּדֹר מַנוֹיר מַנוֹיר מַנוֹיר מַנוֹיר מַנֹיר מַנֹיר מַנוֹיר מַנוֹיר מַנִיר מַנִּר מַנְּר מַנְי מַנְּר מַנְי מַנְּר מַנְי מַנְּר מַנְי מַנְי מַנְי מַנְּ מַנְי מַנְּר מַנְי מַנְּב מְיִּב מְיִּב מְּב מַנְּב מְיִב מְיִב מְּב מַנְי מַנְּב מְיִב מְיִים מַנְּב מְיִב מְיִּב מְיִּב מְיִּב מְיִבְי עַבְּב מְיִּבְייִּ עְּבְּבְּי בְּבְּבְּיִי בְּיִּבְייִּ עְבְיב מְיִּבְייִ בְּיִּבְייִ בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְייִּ בְּבְּבְייִי בְּבְּבְייִי בְּיִבְּייִ בְּיִיבְייִּי בְּבְּבְייִים בְּבְּיִיבְייִי בְּיִּבְייִי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְייִי בְּבְּיִיבְייִי בְּיִבְיּיִים בְּבְּיִייִי בְּיִבְייִי בְּבְּבְייִייְ בְּבְּבְייִים בְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּיִייִים בְּבְּיִייִים בְּבְּיִייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייִים בְּבְּבְייוּים בּבּייים בְּבְּבְּיים בְּבְּבְּייִים בְּבְּייִים בְּבְּבְּיים בְּבְּבְּיים בּבּבְּייוּ בְּבְּבְּבְּיים בּבּבְּייוּ בְּבְּבְּבְּיים בּבּבְּיים בּבְּבְּבְּיבְּיים בּבּבְיים בּבּיים בּבְּיבְּבְיבְּיבְיים בּבְּבְיים בְּבְּבְיבְּיְיבְּבְיבְּיְיבְּיְיבְּיְיבְי

- 6) לבבתיני אֹחֹתִי כֹּלֹה לֹבּבֹתִינִי בֹאחֹת מֹעִינִיךְ בֹּאחֹד עַנֹק מֹצִּיאֹרֹנִיךְ:
  קֹבֹיע על לוח לֹבִי חִיבֹת זֹומֹר רֹבַנִיךְ זְהוֹא בֹחֹד מִן רֹבַנִּי סֹנְהֹדרִין וֹבחֹד מִן לֹבֹנִי סֹנהֹדרִין וֹבחֹד מִן לֹנִינֹפִי דֹהִיא צֹנִיעֹא קֹבִיעֹ עֹל מֹלכֹיֹא דֹבִית זְהוֹרֹה דֹחוֹה דֹהִיבֹא בֹלִילֹא
  דֹמֹ בוֹתֹא עֹל צִוֹדִיה:
- ה לפו דודיך אחתי כלה מה טבו דדיך מיין ודיה שּמניך מכּל בּשְׁמִים: בֹמֹה שׁפִּירִין עַלִּי חִיבֹתִיך אחתי בֹנשׁתְא דיש׳ר דמתילא לֹנִינִפִּי בּשְׁמִים: בֹמֹה שׁפִּירִין עַלִּי חִיבֹתִיך [יֹתִיר] מון שׁבעִין אומיא ושׁום דֹצִּדִיקִין בּדִיקִין מוֹמיֹא ושׁום דֹצִדִּיקִין בּיִרִיף מֹכֹל בוסמיהון:
- נַבּת הֹטַבּנֹה שׁבּתוֹתֹיך כֹּלֹה דֹבשׁ וֹהֹלֹב תֹחֹת לֹשׁוֹנֹך וֹדִיה שׁלֹמוֹתֹיך נבּלֹה דֹבְשׁ וֹהֹלוֹ לַבְּלֹיין כֹהֹנֹיא בֹעַזֹרתֹא דֹקודשׁא וֹלֹהוֹן סבּתוֹיי כֹּיעַרֹת זֹס כֹּדִיח לבֿנֹן: וֹבעִידֹן דֹמצַלֹיין כֹהֹנֹיא בֹעַזֹרתֹא דֹקודשֿא וֹלֹהוֹן סבּתוֹיי כֹּיעַרֹת זֹס
- ו בַּאֶּהֵת [בֹאֹתת (לבֹבתיני (לבֹבתיני (לבֹבתיני (לבֹבתיני (לבֹבתיני (לבֹבתיני ( (v. subl. al. m.) ; באחר EF; באחר (mg.) מעיניך (מעיניך (מעיניך (מעיניך באחר EF; באחר כאהר כ מעיניך) C inscript. al. m.); מעיניך EF ענק אנק אנק (mg. al. m.) 2 אוֹהוֹה CL (comma 9 secundum לְהוֹת [הֹה כֹ ז קֹבִיעָׁא [קֹבִיעָׁ א בֹי וֹהוֹה [והוא ב L: קביע על לוח לבי רחימתיך אחתי כניעתא דייטראל דמתילא לנינפי די היא צניעא קביע על לוה לבי היבת זוטר די בינך די הוא צדיקא כחד מן רבני סנהדרין וכחד מן מלכיא דבית יהודה דהות יהיבא כלילא מֶה נָפוּ דּוֹנְיִךְ אֹחוֹנְיִי בְּלְּהַ [מֹה . . . בَשְׁמִים 5-5 (דמלכותא על צווריה כ (voc. subl. al. m.) מֶּה טֹבֹּוּ דֹוֹבֶּוֹךְ מִינְיוֹן וַבִּיהֵ שַׁמְּנֵוֹךְ מִבֶּל בְּשַׁמִים היר 2 שפירון [שפירין [שפירין BCEFL] א משבעין [מן שבעין בעין א ושום [ושום BCE; וושה F; + טב ב דריקיך [רצדיקין ב א BCE וושה א בדיקיך בדיקין ב לבת ... בוסמנין ; EF בסמהון בסמהון בבסמהון בוסמיהון בוסמיהון בב לדיף נֹבֶּת תִּטֹ פֹנָה שָׁפּתְּוֹהֹיָךְ בַּלְּה דְּבֶּש וְהְלָב הָהָת לִשוֹנֵךְ וְדִּיהַ שַּׁלְמּוֹתָיִךְ וַלְבֹּנֹין וֹרֹמעֹלאֹין הו EF בּלָה (כֹלה פ C (v. subl. al. m.) בְּרֵה לֹבֿנֹת ולחן [ולחון בּעוֹרתֹא [בֹעוֹרתֹא ד דֹמצׁלֹין :C; וֹמצׁלֹין בּי דֹמצׁלֹין בּעֹוֹרתֹא בֹעֹוֹרתֹא בּעֹ ינֹבּיערת [בֿיערה בּ בּהֹתין : E; יִהֹבּס בּ F; מבּותהון בּ מבּתֹרין בּבֹיערת בּיֹערת בּבּיערת בּביערת בּבּיערת בּביערת בּביעת בּביעת בּביערת ב BEF: יערת L

רובשא לישֿניך בֿנינפּי צּנִיעֿא בּמּללוֹתִיךְ שִׁירִין זֹתוּשבּהון מֹתִילֹן בַהֹּלֹב וֹדבּש וֹדִיה לֹבוּשׁי בֿהֹנִין בֹדִיה לֹבנֹן:

בּזַ בּן נַעוֹל אֹחֹתִי בַּלֹה גָּן נַעוֹל מֹעיֹן חֹתוֹם: וֹנשׁין דֹמתנֹסבֿן לֹנוברין צַנִיעֿא וֹבנִינֿא דערן דֹלִית רֹשׁו לֹנבר לְמִיעָּל לֹנוֹה אֹלְהִין צַנִיעֿא וֹבנִינֿא דערן דֹלִית רֹשׁו לֹנבר לְמִיעָּל לֹנוֹה אֹלְהִין בּבּיהוֹן [מֹשתּלֹהוֹ] תַּמֹן עָל דֹר מֹלאבֹרֹא וֹבתוֹלֹתִיךְ טַמִּירֹן כַּנִנזֹן כַּ דֹּאלפִילִין הַהֹתִימֹן תַמֹן כַמֹבועֹא דֹמֹיא מֹתֹהוֹת עִיקּדי אִילֹנִיֹא דֹחִיין בּנֹהרֹא דֹלפִיק מערֹן וֹמתבֹּרִש לֹארבַעֹה דִישִׁי נִהרִין. וֹאלמֹלֹא דֹהוֹה חֹתִים בשמֹא דֹנַפִּיק מֹערֹן וֹמתבַּרָש לֹארבַעֹה דִישִׁי נַהרִין. וֹאלמֹלֹא דֹהוֹה חֹתִים בשמֹא רֹבֹּא הֹרֹה נֹפִיק וֹמֹבֹע וֹשִׁמִיף כֹל עַלמֹא:

עולימיך פֿרדם המונים עם פֿרי מֹגֿדים בֿפֿרים עם נֿרדים: ועולימיך מֹלין פֿלְוּדֹא הִי בֹרמונין וֹרֹחֹמין לנשׁיהון וֹיֹלדן בֿנִין צִּדִּיקִין בֿוֹתֹהוֹן וֹרִיחֹהוֹן זּיִ מֹלין פֿלְוּדֹא הִי בֹרמונין וֹרֹחֹמין לנשׁיהוֹן וֹדִּיתֹהוֹן עם השׁקִין: מֹבִין דֹנִיתֹא דֹעִדֹן בֿפּוֹרין עם השׁקִין:

קֹטִׁוּרֹת [לבנֹן 2 ב זֹכֹרבִּשׁ B; בֹרבִּשׁ ב מתיקין 2 מֹתֹילֹא הֹלוֹרת [לבנֹן 2 מֹתִילֹא בּישׁ בּישׁ בּישׁ ב נל [נן 3 אולבנן : EF; אולבנן אולבנן BEF ן ונשיך [ונשין L 4 צֹנִיעָׁן [צֹנִיעָא F ונשייך [ונשיך [ונשין C ןאלהין C ןאלהין משתלחין בן משתלחן רנפשהון [רנפשיהון בל E; אלהן בא ב כבדע רנפשהון בל באלהן באלהן בי אלהן בי אלהן הובתולתיך C מֹלכֹיֹא וָמֹלאֹכֹיֹא יִבֹי וֹיִד ב' וֹיִד ב לנוה וַתמן ABEFL וְיבתולתיך ובתוליך C; ובתוליך בלניון כניון C; ובתוליך C; ובתוליך בתוליד ובתוליך בכן [תמן באנפלין ; EF; באנפלין באנפלין בכן [תמן באנפלין באנפלין באנפלין באנפלין באנפלין באנפלין רמיא במבוע ; דמיין [בּמֹבועין (בּמֹבועין בּמֹבועין בּמֹבועין (בּמֹבועין בּמֹבועין בּמֹבועין בּמֹבועין בּמֹבועין רמין ביל הוחת [מתחות ביל ביל ביל ביל B; עיל ביל CEF: >L בנהרא ב אילנא (מעדן אילנא BCEF; >L אילנא אילנא בהרא [בנהרא ביק מעדן אילנא אילנא ביק אילניא בי הוא CEF; בהוא [להוֹה בדבעה ולארבעה בדע בארבעת בדי הוא בי הוא בי הוא בדר בי עולמיך (EF; מלין נמלין נמלין נמלין בדי בדי ועולמייך בדי ועולימיך L [בנין L ורחימין [ורחמין BEF הי כרמונין [הי ברמונין [הי ברמוניי ןכבוסמין בדע הב" (היב" והיב" האב" (היב" בנין כן בנין כן EFL ובריקיון בנין כן וו נֹרֹד וֹבֹרבֹום לְּנָה וֹלְנַבֹּמוֹן עָם בֹל עַצִי לְבוֹנָה כֹור וֹאַהְלֵּוֹת עָם בֹל רֹאשׁי בֿשַׁמִים: רֹשִׁק וֹמוֹרִיתֹא עָם כֹּל קֹנִי בוֹסמֹא וֹקְנַמֹוּן עָם כֹּל קִּיםי לבונתא מורא דביא וֹאסקי לאלואוון עם כל מיני שבח בוסמין:

בו מעלו גנים באר מים חיים וֹנוֹוֹלִים מו לבֿנוו: וֹמֹיא דֹשׁילוֹה מֹדֹבֹריוּ ז בניח עם מותר מיין דּנֹגדין מו לבנו לֹאשׁהֹאָה יֹת אַרעֹא דִישׁרֹאֵל בּנִיז בּנִיז דֹאינון עַפֹילִין בַפֹּתגַמִי אוריֹתֹא דִמֹתִילֹן לְבִאֵּר מִיין חִיין וֹבִזְכוֹתֹא דֹנִיסור מֹא דמנֹסבין על מרבחא בבית מקדשא דמתבני בירושלם ומתקרי לבנון: עוֹרִי צַפְּׁנוּ וֹבֹאִי תִימִׁן הֹפִיחִי גָנִי יֹזְלוֹ בַּשַׁמִין יֹבוֹא דְּוֹדִי לְנָנֹוּ וֹיִאַכְּל פֿרי מֿגֿריו: וֹעָל סֿטָר צֹפוֹנֹא הֹוֹה פֿתורֹא וֹעַלֹוֹהִי תֹרִי עַסַּר לְחִמִין דֹאפֿיֹא 10 וֹעל כּטֹר דֹרוֹמֹא בוֹצִינִיֹא לֹאנהֹרֹא וֹעל מֹדבֹחֹא הוֹו מֹקְרֹבִין כֹהֹנִיֹא קוֹרבֿנֹא וֹמֹסַקֹין עָלוֹיֹה קַטַּׁוֹרָת בוּסִמִין אַמֹּרָת בֹנשתא דִישרֹאל יִיעִׁוּל אַלְהִי הֹחִימִי

בבוסמנין EF בפורין ; כפרין בפרין (כפורין דנינתא בכוסמנין EF וֹלשׁקִׁין [רֹשׁקִׁין EF בּשׁקִׁין בּרַשׁקִׁין

לבית מקדשיה ויקביל בּרֹעוֹא קורבֿנהון דעמיה:

וֹרָדּ [נֹרֹב EF בֹּלָה (קֹנֹה EF בַּרָּ נֵרָד (נֹרֹב EF בֹישׁק [רֹשׁק ב וֹמוֹריקֹא [וֹמוֹריקֹא CEL; עם כל F כְעם כל CEFL וֹמוֹריקֹא וֹמוֹריקֹא וֹמוֹריקֹא (וֹמוֹריתֹא BCEF; וקנה LAr. מירא (מורא ב בור ביא LAr. ברביא LAr. בילא [דֹלְנֹמֹון בּוֹקְנֹמֹון בּוֹקְנֹמֹון CEF דביא וֹאָסקֹי נוֹאָסקֹי (EF; אַסְרֹי LAr. פֿאַלוּאוֹון א אלואין ; א לאלואן ; לאלואן ; לאלואן ; א לאלואן ב לאלואן (ב לאלואן א בואין ב לאלואן ב לאלואן ב לאלואן ב ב ארואון מעין [מעין בוסמנין בוסמנין [בוסמין ב\C מעין [מעין ב בוסמנין בוסמנין [בוסמין B (vowel al. m.) הוֹשִילְוח [השׁילות במותר מותר מותר מותר במותר מותר במותר מותר במותר ה עסיקין ועסיקין (מיין בירא : C לבור ולבאר ביין ועסיקין ועסיקין בירא בירא בירא בירא בירא ביין ק [דמתבני בירושלם C מקדשׁי ןמדבחא L דנסכין וְדֹמנֹסֹכֹין כּכִ רמתקרי [ומתקרי CL לבנון לבנון במתקרי בוצינא [בוציניא ב הות+[דרומא 10 אבין ; BEF דאפין L וועיל : EF יועיל בישראל בישראל בישראל בישראל בישראל בו (אלהי ב יעול בישראל ביש בוקביל דויקביל L אלהיא L

## CHAPTER V

- בשל לגני אחת ללני אלית לעים שלו ושכרו לודים: אמא לודשא בדיך הוא לעמיה בית ישראל עלית לבית מקדשא דבנית לי אחת כנשתא למיה לעמיה בית ישראל עלית לבית מקדשא דבנית לי אחת בדעוא את לעמיה ברעוא לעים אונים אונים לעות ברעוא לעות ברעוא לעות ברעוא לעות ברעוא לעמית ברעוא לעמי שלחת אישתא מן שמיא ואכלת לת עלוון לעות נכסת לודשין אתקבל בדעוא לדמי ניסוך חמר סומק וחמר חיוור דנסיבו להניא על מדבחא כען איתו להניא דחמי פילודי אכולו מא דאשתאר מן לות לבולי ובמא האתעביד לכון:
- 2) אֹנִי זَשَٰנָה וֹלֹבִּי עֵר לְּוֹל דְׁוֹדִי דְּׁוֹבֵּק בַּתְחִׁי לִי אַחְׁתִּי רְעַזְּתִי וּוֹנְתִּי הַמָּתִי שַּׁרְאשׁי נִמִלְא מַל קּוֹיצֵוֹתִי רְסִיפִי לִילְה: בַּתִּר כַל בַּתְגַמִּיֹא הְאִלִין 10 הַבוֹ עַמַא בִּית יש׳ר וֹמסֹר יִיָּי יֹתְהֹוּן בִּיִּר נַבוֹבִּדְנִצִר מִלְכָא דְּבַבֹּל וֹאִוֹבֵיל
  - ב אֹמֹמּר (; הֹעִים (מִינִם (הְעִים (הְעִים (הְּלֹבִי נְ אֹמֹמּר () בּדּר (חֹלֹבִי () בּדּר (חֹלֹבִי () בּדּר () בּדְר () בַּדְר () בּדְר () בּדְר () בּדְר () בּדְר () בּדְר () בּדְר () בַּדְר () בּדְר () בּדְ

יֹתֹהֹת בֹנֹלוֹתֹהֹת בֹנבר דֹבִיבֹא דֹלא יֹבֹיל לֹאַתֹעֹרֹא בֹישׁנתֹיה וֹלְּל רֹוחֹא דֹכורשׁא מֹהֹרֹא לֹהֹום עֹל יֹד נֹבִייֹא וֹהֹתוֹ עַיִּירֹא יֹתֹהֹון מֹדֹמוֹך גִיבֹהון עַנִי רִיבוֹן בֹּל עַֿלִמֹא וֹבִין אֹמֹר הֹדֹרי בֹתיוֹבתֹא פֿתֹחִי פוֹמִיך וֹבועִי וֹשֹׁבֹּחִי ל אחתי החיפתי בנשתא דישראל דמתילא ליונה בשלימות עובדיך ארום בּ כֹעַרֹא דְרִישִׁי אַתִמֹלִי מִן | דִמעֹתִיךְ | בֹגבר דְסֹעָר רִישִּיה מֹעַבֹע מִטְּלְא דִשְׁמֹיֹא זֹצִיצִית נֹזְרִי בֹנִבֶּר דַצִּיצִית נֹזְרוֹהִי מַלֹין מִטִיפִי מִטרֹא דַנְהֹתִין בַּלִילוֹא:

ב. בֿשטתי את כתנתי איכֿכֹה אלבשנה רחצתי את רנלי איכֿכֹה אטנפס: עֹנֹת בֹנִשׁתֹא דִישׁרְאֵל וֹאֹמֹלְת בֹלִקְבֵּיל נֹבִייֹא הֹא בֹבַר אַעִדִיתִי מִנִי נִיר פֹּלְוֹדִי ופַּלְחִׁית לֹפֿעוֹת עַפֿמֹמֹא וֹאִיכִדִין יֹהון לִי אֹפִין לְמִהדֹר לֹוֹתיה אַתִּיב בו לֹהון פֿרי עַלמֹא עָל דִ נֹבִייִא וֹאָף אַנֹא הֹא כֹבֹר לְדִישִׁית יֹת הגלי מֹסֹאוֹבֹהִיךְ וֹאִיבֹדִין אֹפֿניפִינון בֹינִיךְ בַעוֹבַדִיךְ בִישׁיֹא:

והוו דמיין .prm [בֹנלותֹהֹון בַבֹלוֹתֹהֹון בנלותֹהֹון בַבֹּלוֹתֹהֹון בּנֹלוֹתֹהֹון בּ בגלותא L בגלותא (ב דמכא : E דמכא בגלותא בגלותא בגלותא בגלותא יביל F משׁינֹתִיה מְשׁינֹתִיה E משׁינֹתִיה הוֹת BCFL] הוֹח A ; תּוֹהוֹ E עִירֹא (עִירֹא (בֹי EF (?) אַירֹא (עִירֹא (עִירֹא EL; אַנֹּי F ן משבהי F פֿתהי פַפֿתהי בּל בֿתיובתא בּלא וַבֹּתיובתא הדרי וְהֹדֹּרִי וְהֹדֹרִי בְּתֹּיובתא ושבחי EF בהימתי [רחׁימתי EF אֹחׁוֹתִי [אֹחֹתֹי EF בהימתי בד ליונּתֹא CL ז פֿער (בראשי E) פֿער בּרישׁי EL) פֿער בּרישׁי כּלר בּרישׁי פֿער בּרישׁי לנבר וְבֹנבר המעתיך וְC דמעֿתיך וְC דמעֿתיך בארמלי ABEFL בֹנבר וְבֹנבר (blurred) אַרמלי מן טפי prm. וציצֿת פוצינת או בנבר בובר בנבר בובר בובר בובר בובר אחמלי מן טפי עיניך EF מלין נמלין באלין נמלין EF מלין נמלין ביצ'ת ביצ'ת ביצ'ת ביצ'ת ביניך ן יאמרת י וֹכֹין +[דישראל 8 F אַלְבַּשְׁנָה ; אַלְבַּשְׁנָה וְאַלְבַּשְׁנֹה וְאַלְבַשְׁנֹה וְאַלְבַשְׁנַה ; אמרת (; >ב מני ניר בדין פוני ניר בדין אמרת (blurred) אמרת בדין איך פואיבדין ב יהוון [לֹהֹון זוֹ בּנוֹ בּנוֹ אַתִיב [אתִיב כֹ לֹמַהֹרֹר [לֹמַהדֹר ב יהווין [יהון סליקות שבינתי מביניך והכדין אהדור ואת עבדת עובדין+[כבר בידי [יד רוֹאיכּדין ב בייטין ואנא EF; מסובתך בייטין ואנא בייטין ואנא ע אטופינק ; L איטנפֿינק ; אַ אַטנפֿינק (אַטניפֿינק ב והכדין ; ב אוֹהיכֿדין L אטנפֿינק ב אַ

(4) דְּּוֹדִי שַׁלֹּח זְּדִּׁו מִן הַהְּוֹר וְמֵעִי הַמֹּו לִו: בַּד אַתנְלֹי זְּקְרֹא דִיְיִי לְּעַּמֹא בִית יש׳ר לֹא צַבּן לִמְחרֹט זְלְמֹתֵב לְוֹתִיה אַוֹּשִׁיט זְת מַהְת גַּבוּרְתִּיה עָּלְ שַבַּטֹא דִראוֹבּן זֹגִד זְפַּלְגוֹת שַבּטֹא דִמנִּשׁה דִּמִעָברֹא לִירְּדְנֹא וְמִסְּר זְתְּהְוֹן בִיִּדְ בַּנִתְיִיב מַּלְכַא דָּאָתוֹר זְאָנֵלִי זְתַהְוֹן לְלְהְּלֵח זְהַבֵּר וְנִהְּר נֵיֹּגְי זְתְהָוֹן בִיִּדְ כַּנְהִירִיב מַּלְכַא דַאָּתוֹר זִאָנְלִי זְתָהְוֹן לְלְהְּלֵח זְהַבֵּר וְנִהָּר נֵיֹּזְן לְרִוֹי מַבְּי וְבַבְּר בַּר מִיִּרְהִים זְת עִינִּלְ מִתְבָּא דִישׁוֹי זְּרְבעם הְזִיבֹא בַּלְשִׁם בּיוֹמִי בַּקְּח בַּר רַמְלִיה זֹבִּד שַּׁמַעִית אַנֹא הְהַמִּי אַתְנִוֹלְלוּן עַּלְיּהְוֹין:

- לְּמִתִּי אַנִּי לְּפַתְּׁוֹה לֹדְּוֹדִי וֹיֹדִי נְמַפֹּו מִׁוֹר וֹאַצַבֹּעְוֹהִּי מִּוֹר עְוֹבֵּר עָׁלְ
   בָבּׁוֹת הַמִּנעִּׁוֹל: וֹבַדוֹ הַקִּיפֹּת עַּלִי מָחֹת גֹבוּרֹתֹא דִּיְיֵי תְהִית עַּלְ עִוֹבַדִּי וֹכַהְנִיֹא
   בֹּבּׁוֹת הְמִנעוֹל: וֹבִּדְי הַבְּיבּׁוֹת בְּוֹסְמִין וֹלֵא אִתְּקְבַּלְ בַּרְעַוֹא אַרוִם מַדִּי עַלְמֹא וּ סִּרִי עַלְמֹא
   בֹּבְעוֹה אַרוֹם מַדִּי עַלְמֹא בּאַנפֹּאי:
  - (6) פֿתחתי אני לֹדוֹדִי וֹדְוֹדִי הַמֹּק עַבֹר נֹפִשׁי יֹצֵאֹה בּדְבֹרוֹ בָּקְשׁתִיהוֹ

זֹלָא כֹּעֹאהִיו כֹּרֹאהִיו זֹלֶא עַנְנִי: אַמּרֹת בֹנִשהֹא דִישׁרְאֵל צַבִּיהִי לְמֹתבֹע אולפן פון קייי וֹאִיהו פֹלִיה יַנֹבִינֹתִיה מֹבִינֹאי וֹנֹפִשִׁי תֹאִיבֹא לֹקְל מֹלוֹיי תַבַּעִית שַבִּינַתִיה זְלֵא אִשבָהִית צַּלִיתִי לֹּדְמוֹהִי זָאִיהו טִלִיל שַמֹּא בַעַנְנִין וֹלֹא כָבִיל צַלְּוֹתִי:

- פֿעצֿאוֹני הױשׁומּדִים הֹכוֹבֹבִים בֿעִיר הֹבוֹנִי פֿצַעוֹנִי נُשַאוּ אֹת רֹדִידִי הַ מעלי שמרי ההומות: אדבקוני בסדאי דנשרין על אורהא ומעייקין הזור הזור על קרתא דירושלם פני קפלו בהרבא ופני אובילו בשביה נפלו תנא דמלבותא מעל צורא דצדליה מלבא ואובלוניה לרבלה והמיאו ית עינוהי עַכֿיא דַבַבֹּל דִפִעִיהִין עַל הָרתֹא וֹנְשַׁרִין יֹת שוריא:
- מו א השבעה אתבה בנות ירושלה אם המצאו את דודי מה תנידו לו בֹי הֹוֹלֶת אֹהֹבָה אַנִי: אֹמֹרֹת בֿנִשׁתֹא דִיש׳ר אִשבֹעִית לְבֹוּן נֹבִייוֹא בֹנְזִירֹת מִיפֹלא דִייי מֹא אם יתנֹלי על יֹדבֹון החמנא הויאו כֹּלְמֹוֹהי דמרעית מֹן הֹיבֹת הֹהֹמֵיהׁי צּנֹצֵי:

ז צביתי וְצבֹיתי ) ענֹנִי וְענֹנִי EF מצאתיהו וְמצאתיו ) לא וְולֹא כֹּ ע שבינת יכריה ושבינתיה : CL מביני ומבינאי C ואיהו וואיהו ב ואיהו (על ביקו לי הדבקוני · ) ואיהו הואיהו (אורחא EFL) (אורחא אורהתא L ומעוֹלִילְין [ומעֿילִין [ומעֿילִין CF . - - הוור הוור הוור בין רושלם [דירושלם 7 בֿשׁבּיֹתֹא [בֿשֹׁבּיֹת C ירושלם [דירושלם L; אֹהַוֹר EI מלכא במלכא צדליה (דצדקיה (דצדקיהו ב) מלכא ב צואריה (צורא 8 ן לרבלה ב ואובילו יחיה ; CEF ואובילוהי וואובלוניה ב דיהודה + א ברבלה ; דברבלה ברבלה נוסמיאו L ברבלה F; לרבלא שׁחולת B (שׁ inscript, al. m.) ; שׁחולת EF שׁחולת ( LI אתגלית . . . ןיתגלי . . . החמנא L מאים [מא אם בו עליבון [לכין רחמתכון ברחמנא ברחמני (בחמנא ברחמני (ברחמנא ברחמתכון (ל'כרעית ברון פעל ידכון ברון ברון פעל ידכון ברון ברון ברון דמרעיתא : EF דמריעֿתא L

- (9 מֹה דֹּוֹדְ מֹדִיר הֹיֹפֹה בֹנֹשִׁים מֹה בַּחמֹר דֹּוֹדְ מֹדִיר שַׁבֹּכֹה הִשבֹעתֹנוֹ: מַלֹּי מָה דִּוֹדְ מִלְּוֹר שַׁבֹּלַה בֹנִשתֹא עַנֹין נֹבִייִיא וֹאַמֹרוּ לבִית ישרֹאָל אִידִין אַלֹהֹא אָנִהי צַביֹּא למִבּלֹח בֹנִשתֹא דיש׳ר דֹשָׁבִּירֹתֹא מֹכֹל עָמֹמֹיֹא לֹאִידִין אַלֹהֹא אָנִהִי בַעיֹּא למִרחֹל דֹהֹבֵין דִיש׳ר דֹשְׁבִּירֹתֹא מֹכֹל עָמֹמֹיֹא לֹאִידִין אַלֹהֹא אָנִהִי בַעיֹּא למִרחֹל דֹהֹבֵין הַיִּעֹרַת עַלֹנֹא:
- בּטֹלֵמת דיש׳ר לֹמשׁתְעִי בּ בֹבֹין שׁׁרִיאֹת בֹנִישׁת לֹמשׁתְעִי בּ בֹבֹין שׁׁרִיאֹת בֹנִישׁתא דיש׳ר לֹמשׁתְעִי בּ בֹשׁבַׁתֹא דֹמֹדי עַׁלֹמֹא וֹבִין אַמֹּרֹת לֹהֹהוֹא אַלֹהֹא רֹעוֹתִי לֹמֹבּלֹח דְּעָטִיף [בִימֹמֹא] בֹשׁבֹתֹא דֹמֹרי עַׁלֹא חוֹור בֹתלֹג וֹעַכֹּיק בֹארבֹע וֹעָסרין ספרין פֹתנֹמִי אוֹריתֹא וֹפֹתנֹמִי בֹּבֹי וֹבֹלילֹא חוֹור עַסִיק בַשִּׁתֹא סִדרִי מִשׁנֹה וֹזִיו יֹקְרֹא דֹאנבּוֹרִי נֹבִי וֹבֹלילֹא מֹבֹּרֹי הוֹ עַסִיק בַשִּׁתֹא סִדרִי מִשׁנֹה וֹזִיו יֹקְרֹא דֹאנבּוֹרִי וֹבֹלֹלְ חִבֹלֹת בֹבֹל בֹבֹל וֹבִי וֹבְלֹאבֹין סּבּ וֹמֹא רֹבֹא וֹטִקּסִיה עַל רֹבֹו רֹבווֹן דֹמִלֹאבֹין סּי וֹמֹא רֹבֹא וֹטִקּסִיה עַל רֹבֹו רֹבווֹן דֹמֹלאבֹין סִּי בֹשׁמִשִׁין לֹלְרֹמוֹהי:

ין ראשׁו בֹתֹם בֹּן הַוֹוֹצְתִיו הֹלהֹלִים שַהוֹרות בַּעוֹרב: רִישִּׁי אוֹריֹתִית דֹהיא רֹנִינֹא מֹדֹהֹב טֹב ופֹירוש מֹלֹיא דֹבֹה דֹנֹזְרון מֹעמרן וֹפִילְּוֹדין לֹמֹן דֹנֹטַרִין לֹהֹון הֹווֹרִין כֹתֹלנֹא ודלֹא נֹטַרִין לֹהֹון אוֹבַמִין כֹאנפּי עוֹרִיבֹא:

בו שׁינִין בֹּיוֹנִים עַל אַבִּיקִי מִיֹם הַחוֹצִות בַחֹלב יֹוְשַבּוֹת עַל מַלְאַת: בּ עוֹנוֹהִי וַמֹּסֵתְבּּלוֹן תַדִּירָא עָל יֹרוְשֵלֶם לֹאִיטַבָּא לָה וֹלְבַּרְבָהָא מִרִישָּׁה דְּשָׁתְאַ וֹעָר כֹּוֹפֹּהְא בֹּיוֹנִין דֹּלְּיֹמֹן וֹמֹסתֹבֹלון עָל מֹבּּלְנוֹת מֹיֹא בֹנִין זֹבּוּוֹתֹא דֹיֹתְבֵּי סֹנהֹדְרִין דְעַסִיקִין בַּאוֹרִיתֹא וֹמֹנהֹרִין יֹת דִינֹא לֹמִהוֹי שַׁעִיע כֹחֹלָב וֹיֹתְבִין וֹיֹתֹבִין בַבֵּי מִררֹשֹּׁא וֹמִהִינִין בַדִּינֹא עָׁד דֹנְמִרִין לֹזְכַאֹה וֹלְהִיּבֹא:

בו לחיו בּערוֹנת הבשם מֹנדרלות מרקהים שבתותיו שושנים נוסבות ים מור עובר: תַרִין לוחי אבנין דיהב לעמיה בֹתִיבֹן בֹעבֹר שׁטִין דֹמיֹין לשׁיטי גינת בוכמא מֹרבין דקדוקין הי כמא דגינתא מֹרביא בוסמין וֹספתי

ז ראשׁוֹי (בְּוֹצֹתֹיו [קֿוֹצֹתֹיו EF בּישׁוֹהִי בּישׁוֹהִי [קֿוֹצֹתֹיו [קֿוֹצֹתִיו E; נטעמין ב דגורין prm. פעמין בולנֿטֿרין ווורין בעמין EF היוורין הַהֿוורין רַבּוֹצִוֹת בּ בּּוֹ עִוֹרבֿא יָט עוֹרבֿא וְעִוֹרִיבֿא בּ באנפי וְכֹאנפִי EF באנפי וְכֹאנפֹי בּ רֹתצוֹת (B (al. m.) (B originally מֹלֵאת וְמֹלֵאת (החצות B (vowels al. m.); אַ פּרּאת EF קלאיטבא וַלֹאיטבֿא ACL מֹסהֹפֿלין ווּ פּרּאָ מֹסהֿפֿלין פּרּ E (blurred); אוטבא ב וֹלבֿרכהא וֹלבֿרכהא נוֹלבֿרכה ב (CE: ברכא לה יס בּהֹבּה [סובּה CEF; בקימין בקימין בקימין בא דקיימין בא דקיימין בא דקימין בא דקימיין בא דקימין בא דקימיין בא דקימין בא דקימ בהלב ובהלב בי דעסיקין ורעסיקין ובעסיקין ולמסתבלין וומסתבלין וומסתבלין וומסתבלין וומסתבלין ויתבין ר<sup>20</sup>ן ויתבין בבי BCEFL בבית ובבי CL היתבין במי ויתבין בבי של בול B; לחיו (vowels al. m.) מנדלות (מנדלות originally (מֹנֹדְלוֹת EF מרקָהִים מּלֹקְהִים מַלְּהִים בּהִים EF מרקָהִים בּהִים מַלְּהִים פֿרבֿיא ; BCF; בֿעשׁר בּין וְמֹרבֹין וְמֹרבֹין בּעֹפֿר וְבַעֹפֿר וְבַעֹפֿר וְבַעֹפֿר וֹ בּעֹפֿר וְבַעֹפֿר וֹ בּעֹפֿר CEF; מרביין במרכנית ביין ברנינית ביין ברנינית ביין ברנינית ביין ברנינית ביין ברנינית ברביין ברנינית ברביין ברנינית ברביין ים מרבי (מרביא בוסמן בוסמין ב מרבי (מרביא EF; בותי L

הُבִימֹיֹא דُעַפֹּיקִין בַּאוֹריֹתֹא וֹלהוֹן טַעמִין בַבַּל סֹטֵר וֹמִימַר פּוּמִיהוּן כַּמוֹרֹא בַּהִירֹא:

בּנִי זּלִילִי זֹלִבּ מֹמֹלֹאִים בּתְרשִׁישׁ מֹעַיוּ עָשָּׁת שַּׁן מַעְלֹבּת סֿבּירִים:

תַּדִּי סֹר שׁבּטִין דֹיִעַּלְּב עָבדִיה. גֹּלִיבִּין עָל צִיין בֹלִילֹא דֹלְודשׁא דֹדְהבֹא

גֹּלִיבְּ עָל תִּדִּי סֹר מֹרגֹליֹתֹא עָם תֹלֹתֹה אֹבֹהֹן אַברֹהם יצחׁק וֹיְעַלְב. רֹאוֹבֹן זּ

גֹּלִיף עָל אַחמֹר שׁמעוֹן גֹּלִיף עָל פּנְּטָה לוֹי גֹּלִיף עָל בַּרְכָּן זֹהוֹדְה גֹּלִיף עָל לְּשָׁם 
גֹּרֹ הַלִיף עָל שָׁבִּיר יִשְּׁשֹׁבֹר גֹּלִיף עָל יְהָלָם גֹד גֹּלִיף עָל לָשָׁם 
גֹּר גַלִיף עָל שָּבִּי יִשְּׁשֹׁבֹר וֹלִיף עָל יְהָלָם גֹד גֹּלִיף עַל תַּרְשִיש יוֹמֹף 
אַשׁר גַּלִיף עָל שָּבִּוֹ בַּפַּתִּלִי גַּלִיף עָל אַחָּלְמַה זֹבוּלן גַּלִיף עַל תַרְשִיש יוֹמֹף 
אַשׁר גַּלִיף עָל שָּבִּוֹ בַּפַּתִּלִי גַּלִיף עָל אַחָּלְמַה זֹבוּלן גַּליף עָל תַרְשִיש יוֹמֹף

ומימר L זלחין [ולהון CEF דעסיקין (דעסיקין חכימוי (חכימיא ב ומאמר ב פמהון ופומיהון ב ומאמר L במירשיש ב ומאמר ב ובחרשיש ב שׁלָּר [פֿר אַ E; שׁן E שׁן [שֹׁן E אַ בֿתֿרשׁיש E; עֿטּֿר [פֿר אַ E אַ עֿטּֿר [פֿר אַ אַ בֿתֿרשֿיש אַ דֿי אַ צ"ן... לילן ; BCEF נליפן ונליפין דעבריה ועבריה בלילן נליפין א עבריה בלילן בלילן בלילן בלילן אין דעבריה בליפין דעבריה בליפין דעבריה בלילן בלילן בלילן בלילן בלילן בליפין דעבריה בליפין דעבריה בלילן בל ןעל און > BEF נער בהובא דרהבא בן בלילא דקורשא דרהבא בן FL בלילא נסר בן דרהבא ועל בן דרהבא ועל דער בי דרהבא ועל ב תלתה אבהן EF מרגֿליתא מרגן ליתא מרגֿליתא מרגֿלית מרגֿלית מרגֿלית ומרגלית ומרגלית היו €F; אורם (אחמר 6 כאובן נראובן בעלמא prm. אורם (אברהם ב אבהת CEF; אָחְמֶיר (mg. al. m.) אָרמָיה (t mg. al. m.) אָחמָיר At] אָחמָיר Bt; בֿטרֿה C\*EF; ערק A super. B super.; עקיק C super. ברקן At j ברקן Bt; נְעַבּרְן; אַנְבּרְן בּרֹקֹן CEF; אַנְעבראן; אַנּבראן A super. B super.; וְעַבּרָן C (mg.) ישיעכר [רן LC super. בוחלי בנבר (נופר בוחלי נופר בוחלי נופר בוחלי בנוחלי כב בפיר Atj מהא (ביר BtEF; הֹלֹב הֹלֹב C ; אזמרגד ב; אזמרגר A super. B super.; אַזמורד (mg.) אַזמורד בּלם בולן אַ ל (mg.) אַזמורד בולן בולן אַזמורד בולן אַימורד בהרמאן ; נוהר Ct; גוהר בהרמאן בהרמאן A super. B (mg.); גוהר C super. בהרמאן L ברלא (tef; ערק L; ערק A super. B super.; ברלא C super. א נפתלי (אישר א בתלי נשבר L ישבו (מבולי (מבר) מבנאסור (מבר) בפתלי (אישר א super. B super. ע גד נפתלי L פירחג בירחג בירחג מבאג מהלמה בא אחלמה ב גד נפתלי A super. פירחנ L; אזרק A super. B. super.

גَלִיף עֹל שַׁהֶם בֹניֿמִין גַלִּיף עֹל יֶשְׁפֵּה דְּמִין לְתְרֵי עַבֹּר מִוֹּלִין בַּחִירֹן בُעַשּׁשִׁית צֹּחִיהון בֹעוֹבַדִיהון כִשִּׁן דִּפִּיל בَשִׁבּוֹיוֹן.

הַבּוֹ מֹמֹתֹּמִים וֹבֹלוֹ מֹחמֹדִים זֹה דֹּוֹדִי וֹזֹה רֹעִי בֹּנוֹת יֹרוּשׁלֹם: מֹלִי הַנֹּ חֹבֹימִוֹי מֹתֹלְּקָ בֹּרוּבשֹׁא וֹבֹל בִּילְּוֹדְוִיי רְגִיגֹן עֵׁל חֹבִימִוּיי מֹדֹהֹב דִין הוֹא בֹּ מֹתֹבֹבן תושבׁחתִיה דְאֹלֹהִי רֹחִימִי וֹדִין תֹלְּוְף חוֹסנִיה דַמֹרִי חֹבִיבִּי נֹבִייִיֹא דֹמִתנֹבֹן בֹיוֹיא דֹמִתנֹבֹן

## CHAPTER VI

- וֹנבקשׁנוֹ עִמֹך: אֹתִיבוֹ (בֹּ שׁמֹנוֹ הֹלֹך הֹוֹדֹך הֹיֹפֹּה בֹנשׁים אֹנֹה פֹנֹה הֹוֹדְך וֹנבקשׁנוֹ עִמֹך: אֹתִיבוֹ (בֹבֹייוֹא זֹכִין אֹמֹרוֹ בֹּדוֹ שַׁמֹעוֹ תושבֹחֹתֹא דֹיְיָי מֹפֹּוֹם כֹנשתֹא דֹישׁרֹאֹל עִל אֹנֹהֹיוֹן הוֹבֹא אֹסהֹלֹלְהָת שֹׁכִינֹתֹא דִיְיִי אֹנֹת דּשֹׁפִירֹא בֹעוֹבֹדִיך מֹכֹל אוֹמֹיֹא אֹידֹיין הוֹבֹא אֹסהֹלֹלְהְתֹיה מֹמְקדֹשִׁיך אֹמֹרֹת כֹנשתֹא דיש׳ר וֹלֹאן אֹתֹר אֹתבֹנִי דֹהֹימוֹך בֹאסהֹללְהְוֹתִיה מֹמֹקדֹשִׁיך אֹמֹרֹת כֹנשתֹא דיש׳ר עֵל הוֹבִין וֹמֹרֹדִין וֹאשֹתֹדוֹר דֹאשֹתֹכֹתוֹ אֹמֹרוֹ נֹבֹיִייֹא כֹעָן הֹדֹרִי בֹתיובתֹא לֹלְנוֹה וֹנבֹעִי הֹהֹמִין עִמִיך:
  - ים לולה לגלו לערוגת הבשם לרעות בגנים וללקוט שושנים: ומרי עללמא קביל צלותהון ברעוא ונחת לבבל לסנהדרין דחכימי ויהב רוח לעמיה עלמא קביל צלותהון על ידי בורש ועורא ונחמיה וורובבל וסבי יהודאי האפיקינון מן גלוותהון על ידי בורש ועורא

ובנו זת מקדשה ומניאו זת בהניא על קורבניא וליואי על מסרת מיסרה דקודשה ושלח זת אישתא מן שמיא וקביל ברעוא זת קורבנא וית קטורת בוסמיא וכגבר דמפרנים זת בדיה החימיה בתפנוקין בין פניקינון. וכגבר דמנבין ורדין מן מישריא בין כנישינון מפבלל:

3 - 3 אֹנִי לֹדְּוֹדִי וֹדְׁוֹדִי לִי הַּרְּוֹעָה בַּשְׁוֹשׁנִים: וֹבההוא יוֹמֹא אֹנֹא פֿלְהֹא לֹמֹרִי הַהְיֹמִי וֹהְבִיבִי דֹּאשׁרִי שַׁכִּינֹת קודשׁיה בִּינִאִי וֹוֹן יֹתִי בֹתפְנוֹקִין:

יְּנִי בּתֹרצֿה בֿערבֿה בֿערבֿה בֿירוּשְׂלֹם אֹיוּמֹה בֿבּדגֿלּות: אֹמֹר יְּנִי בּמֹמֹר בֿמֹה בֿמֹר בֿער בֿער בֿער בֿמֹה בֿמֹיה בֿמֹה בֿריב בֿער בֿער בֿמֹר בֿמַר בּמַר בּמַב בּמַר בּמַר בּמַר בּמַר בּמַר בּמַר בּמַר בּמַר בּמַר

ה הֹבֹבי עיניך מֹנגדּי שׁהֹם הרהיבוני שׁערך כֹעדר הُעזים שׁנְּלֹשׁו מֹן הֹבֹלער: אֹפּחרוך רֹבוניך הֹבִימֹי בֹנִשׁהֹא רֹבֹתֹא הֹזור הֹזוֹר לֹכְבלי דֹאֹינוֹן

ובני [ובנו ב $\mathbf{E}$ F בית  $\mathbf{prm}$ , בית בית ב $\mathbf{L}$  בית ובני [ובנו  $\mathbf{E}$ C יות >CEFL א בוסמין [בוסמיא ב רהימא ברהימיה ב בוסמין בוסמיא ב לבין + EF מישׂרא ומישׁריא BCEF וֹרֹדין ווֹרדין בענבב F; דמֹנבׁין EF ע ובההיא וובההוא F וביומא ההוא וובההוא יומא בל עמבכל בבל נמבבל הביבי ורחימי ; הביבי וֹרחימי וְהֹחִימִי וְהֹחִימִי בּרֹחִימִי וֹהְבִיבִי בֹּלְמִרי עלמא וְלמרי EF; רחימי ברבי [בינֿאי ב קודשיא [קודשיה ב אשרי [דאשרי ב רחימי ורחימי ורחימי בינֿי [בינֿאי ק (נאֹה אַ EF במימריה B (נאֹה אַ EF) אַ נאוה (נאֹה אַבּוֹר וְנְאֹה אַבּן במימריה אַ יאי CEFL את ואנת EF הביבתין והביבתי CFL יאביתין ולצבית בF הביבתין ולצבית (L; רַעלמה ס כולי EFL קרמאה וְקֹמֹאי C; דעבותיך EFL פּרמֿאי אַ כּולי + ביושלם בירושלם ב מלכא בירושלם (בֿיוֹמֹא בּיוֹמא בירושלם בירושלם (בֹּיוֹמֹא בירושלם רבע בו הָסֵבִּי (מַקְסִיךְ (מַקְסִיךְ בּא בוּ הַבָּבִי בּוּ ארבע EF הָשָׁהַ בּוּ הָסָבִּי בּוּ הַסְבִּי שַּׁעָרָךְ B (B\* בּהֹשׁ C בְּשָׁעָרָךְ הַשְּׁעָרָךְ בּהֹשׁ C בְּעָרָרְ בּהַ בּיּהִם בּהַ בּרַ בְּעָרָרָ בּהַ בּ וַבְּלִישׁוֹ EF בַּעָרֵר (C; בּעָרָר EF בַּעָרָר בּוֹבוֹ בּעָרָר בּוֹבוֹ בּעָרָר בּוֹבוֹ בּעָרָר בּוֹבוֹ בּעָרָר אסחריך (אסחריך בי מהר גלער EF; אסחריך בו מהר גלער יהור הוור הוור במים ... רבתא L רבנייך כלניך כל הבני ביים ביים והבוניך בי אינון וראינון י חוור חוור ב L

אַמלֹבוֹני בَגַּלותֹא וֹלְבַעִין מִדרֹש לֹאוֹלפּן אוֹרִיתִי וֹשאַר זְעַטוּטִין וֹעַמֹא דֹארעֿה אַצִּדִילְוּ בַּמִּימֹר פּוֹמִהֹון כבנוו דיֹעַלְב דֹלקּטׁו אָבנִין זֹעַבּדו גַּלשּׁושׁיתֹא בּטוּר גֹלעֿר:

- (6) שׁנֹיך כַעֹּדֹר הַהֹחֹלִים שׁעַלוֹ מִן הֹרחצֹה שֹׁכוֹלֹם מֹתאִימֹות וֹשֹׁכֹלֹה אִין בֿהֹם: וֹכֹהֹנֹא וֹלִיוֹאִי אַכֹּלֹי לְוִרבֹנִיך וֹמְעָׁכֹּר לְּוִדשֹׁא וֹאֹפּרֹשׁוֹוֹתֹא דֹכֹין 5 אִין בֿהם: וֹכֹהֹנֹא וֹלִיוֹאִי אַכֹּלֹי לְוֹרבֹנִיך וֹמְעָׁכֹּר דְּיִעַלְּב בֹּזֹמֹן דּסֹלֹלְּן מִן מֹכֹּל אַנִיטֹות וֹנֹזִילֹא הִי בֹּמֹא דֹכֹין עַדריֹא דעַנֹא דִיעַלְּב בֹּזמֹן דֹסֹלְלְן מֹן נֹחלֹא דִיוֹבלְא דֹילִב הֹוֹת אַנִיסוֹת וֹנֹזִילֹא בִינִיהֹון וֹכוֹלֹהון דֹמין דֹא לֹדֹא וֹלֹלֹן הֹיוֹמִין בֹכֹל עִידֹן וֹמתכּלֹא זֹעָקרֹא לֹא הֹת בֹהוֹן:
- (7) כֹפּלח הֹרמֹון הֹקֹתֹך מֹבֹעד לֹצַמֹתֹך: וֹמֹלכות בִּית השמֹנאֹי בוֹלהוּן
   מַלוֹן פֹּלְוֹדִיֹא כֹרמֹונֹיֹא בֹר מֹתֹתוֹה כַהנֹא הֹבֹא וֹבנוֹהִי דֹאִינֹון צִׁדִיקִין וֹמַלְּייֹמִין 10
   בֹלוֹהִי הֹאִינֹון צִדִיקִין וֹמַלְייִמֹין 10
   בֹלוֹהִי הֹאִנֹמִי אֹוריֹתֹא בֹצחׁיחֹא:

וּלְבֹעִין וְוֹלְבַעִין וְוֹלְבַעִין וּ וֹלְבַעִין וְוֹלְבַעִין וְוֹלְבַעִין וְוֹלְבַעִין וּלְבַעִין וּלְבַעִין F זעטוטיך בי זֹעטוטין דועטוטין אוריתא באורית ב' לאלפֿן דלאולפֿן E; זעטוטיך ב 2 יתי+[אצריקו L יתי+[אצריקו E eras.) ; וריעקב Ar בני וכבנוי יעקב CEF יעקב בשושיתא וְגֹלשׁושׁיתא בניא ואבניא ואבנין באבנין בשושיתא וְגֹלשׁושׁיתא ביא ו בטורא נלעד אר בטורא [בטור בטורא בטורא בטורא בטורא בטורא בטורא בטורא ב עלרה (כערר (כערר ביים C מּבֹלֹה (וֹשׁבֹלֹה B (B\* בערר (כערר בּים EF יַלְּכֹלִין וְאֹבֹלִין EF אֹהוֹתֹא וְוֹאִפּרֹשׁוֹתֹא וְוֹאִפּרֹשׁוֹתֹא בּּדְּ אֹבֹלִין וְאֹבֹלִי וְאֹבֹלִי וְאֹבֹלִי וְאֹבֹלִי וְאֹבֹלִי וְאֹבֹלִי וְאֹבֹלִי וְאֹבֹלִי בּיּ בריין EL 6 אַנסות C; אַנסות E; אַנסות F אָנֹסות קוֹנוֹילא קוֹנוֹילא דּבריין בּיִּכוּת אַנֹסות C; אַנֹסות דֹבריין ונוילות EF; ונוילות במא דבין במא) הי כמא דבין Et (habet E mg.))] prm. תֹהֹה CE; prm. יוֹהֹה F; prm. ווחד L עררא וְעררא וֹעררא בּא ווֹתר BCEF; עררי L ם מן נחל יובקא :F; מנחלא דיובקא ומן נחלא דיובקא ב. (ונזילא L אניסא EF; אנסות בהון בהון בהון בהון בהון בהון בהוה) היומין (היומין EE; תאומין ביניהון בו ומלה (EE; תיומין בו ומילה EE; תיומין היטמנאי o אות (mg.) א לא יו לית ולא יותכלא וומתכלא א וומתכלא (י super א abest) הישמונאי (BC; הישמונאי EF; חישמונאי L הישמונאי מתחיה ומתחיה EFL ברמונא :C ברמונין וברמוניא BF מליין :C מליא BE: בצחותא ובצחיחא וו ב מכולהון + וצריהין ב מן האח ב ב מתחיה L

- 8 ששים המה פּלְבות ושפונים פּילנשים ועלפות אין מספר: בֿאיריין קמו יונֹאי ובנישו שׁתִין מֹלבִין מֹבני עשׁו מֹלובשׁין שׁרוֹנִין רֹבֹבִין עָל פובֿווֹן וֹפֿרִשִׁין ותמֹנֹן רובבֿנִין מֹבּנִי ישמֹעָאל רֹבּבִין עָל פֿילֹא בֹר מִשֹּאֹר עַמֹמֹיֹא דֹלִית לְהֹון מֹנִין ומֹנִיאו אֹלבּבפנדרום רִשִּׁיעֹא עַלִיהום וֹאֹתוֹ לאֹנֹהֹא קּרֹבֹא : על זרוטלם:
- 9 אֹהֶת הִיא יוֹנָהִי תִּמֹתִי אָהַת הִיא לָאִמֹה בַּרֹה הִיא לְיוֹלֶדְתְּה רְאוֹה בֿנות וֹיאשַרוה מֹלְכות ופֹילנשׁים וֹיהֹלְלוֹה: ובעִירנא ההוא הוֹת כֹנשתא דיש׳ר דֹמהׁילֹצ לֹוֹנֹהָא שַׁלְמַהֹא פַּׁלַחָא בַלֹיב הֹד לְמַדִּיה דְעַׁלַמַא וִיחִידָא לַאוֹרוֹהָא עַבּיקָא בּפַתנִצִי אוריֹתא בַלִיב שַׁלִים וברירן זְבוֹותהֹא בִיוֹמֹא דֹנפּקת מִמֹצרים סן הי בֿבֹין נַפֿקו בַנֹי הישמנאי ומהתיֹח וֹבֹל עַמֹא דישראל וֹאֹנִיחו קֹרבֹא בֿהוֹן וֹמֹפֹר יְנֵי יֹתֹהֹון בִידִיהון וֹכֹד הֹוֹו יֹתֹבֵי פֹלכּיֹא אִשִׁירו יֹתֹהום כֹּלְכֹוֹות אַרעא וֹשׁלשׁוניֹא [וֹקֹלִיסוֹ] לֹהום:

ב וכנישו פוכנשו ב יוונאי פיונאי ב באדין ; B באדיין ובאידיין ב ם מלובשי (מבני עשו מבנוי דעשו מבני עשו בכני עשו במלובשין במלובשין EF; מלובשין וַפרשׁין אַ שֹׁרּוֹנִין וְשׁרּוֹוֹנִין בְּשׁרּוֹוֹנִין וְשׁרּוֹוֹנִין וְשׁרּוֹוֹנִין וְשׁרּוֹוֹנִין וְשׁרּוֹוֹנִין מבנוי ןטבני ישמעאל LF; דוכסין בריטים ופריטים מבנוי ןטבני ישמעאל ריינמעאל CEF ביליא ופיליא ביליא וביליא מעאל CEF ביליא ופיליא ביליא ומישאר יינמעאל (; מן שאר BL אלצפֿגדֿרום וְאַלכֿפֿגדֿרום בּ וֹלישנייא בּ וֹלישנייא BL אלצֿפֿגדֿרום וָאַלכֿפֿגדֿרום בּ אַ וֹלישנייא ב לריטא + נעליהום L מלכא נרשיעא EF אלכסנדרום ב אלכסנדרום L בַּרָה יָב בֹּרָה וַבְּרָה יִי EF לֹאֹנְחא [לֹאֹנָחא בַּרָה יִּי בֹּרָה יִי בֹּרָה יִי בֹּרָה יִי בֹּרָה יִי בֹּרָה יִי ק מֹלְכוֹת [מֹלְכוֹת EF מֹלְכוֹת [מֹלְכוֹת C; וֹצִּשְׁרוֹה בּוֹ מֹלְכוֹת מֹלְכוֹת מֹלְכוֹת בּיִּשְׁרוֹה בּיִי נַשלמתא C; ויהללוה [ההוא בד ההיא בהוא בד ויהללוה ויהללוה [ויהללוה בשלמת א שלימתא ב למרה בלב CB בלמרה בלמרה בלמרה בלב בליב ב שלימתא >CL בּוֹמֵתֹתוֹיה נִמֹתְתוֹיה נִומֹתְתוֹיה EFL הְשׁמֵנאִי (הְשׁמֵנאִי EF אַ הֹא בּוֹמִתְתוֹיה נִמֹתְתוֹיה בּוֹמִתְתוֹיה בּ וֹאֹנְחוֹ F בְּהַלְּהוֹן וְבִּידִיהוֹן וְבִּידִיהוֹן בַּיִדִיהוֹן בַּיִּדִיהוֹן בַּיִּדִיהוֹן בּיִבְּיהוֹן בּי וקמלו ACEF; וקמלו E (mg. al. m.) להון להום EFL

נו מֹי וֹאַת הֹנשׁלְפֿה כֹמֹו שׁחֹר יֹפֿה בֹלבֹנה בֿרֹה בֹחֹמֹה אֹיוֹמֹה בֹנרנֹלות: אֹמֹרוּ אוֹמֹיֹא עוֹבֿדִי אוֹמֹה הֹדֹא בֹקריצֹתֹא ן שׁפִירֹן עוֹלִימֹהֹא בַּמֹיהֹרֹא וֹברִירֹן זֹבווֹתֹהֹא בَשֹׁמשׁא וֹאִימֹתֹהֹא עֵל בֹּל יֹתַבֵּי אַרעֹא בֹזמֹן דֹהֹלִיבוּ ארבֹעת טַקְסָהא במִדבֹרא:

- זוֹ אֹל נֹנֹת אֹנֹוֹז יֹרֹדתֹי לראות בֹאבֵי הֹנֹחֹל לרֹאות הֹבֿרחֹה הֹנֹפֹּן 5 הֹנֹצו הֿרֹמוֹנִים: אֹמֹר מַדִּי עַׁלְמֹא לְבֵית מִקְדִשׁ הַנֹין דֹאַתבַנִי עַל יֹדְוֹי דֹבוֹרִשׁ אשריתי שֹבינֹתי למחמי עובֿרין טֿבין דעמי ולמחמי אוֹלי בֿשׁן וֹסֹגֹן חֹבימהא דמתילן בֿגופנא וֹלביהון מֹליֹן עובֿדין מֹבין הֹא בֿרימונין:
- נוצ לא יֿדעהי בפשר שֿמתני מרבבות עמי נדיב: וֹבֹד אֹתּגלי קייַני דֹאִינוֹן עַפֹּילִין בֹאורוֹלֹתֹא אֹמֹר וְיִי בַּמֹימֹרִיה לֹא אוֹפֹיף עוֹד לַמֹבֹּיכִינוֹן וֹאֹף סִ לָא אֹעַבִּיד עַמַהֹּון נַמִּירֹא אַלְהִין אַמלֹיך בֹנִפִיטִי לֹאִיטֹבותהון וֹלשׁוֹאַה יֹתֹהׁון נִיוֹתֹנִין בֹרתִיכִּי מֹלבִין בֹגִין זֹבּוֹוֹתֹא דֹצִדִיקִי דֹרֹא דֹדֹמיֹן בֹעוֹבַדִיהוֹן בֹאברֹהם אֹבוֹהוּן:
  - ב ה וַבֿרה וַבֿרה מַשְׁתְר וְשַׁתְר הַשְּׁתְּר בּ הַנְשִׁקְפָה וְהֹנִשׁקְפָה בּ בּרה וַבֿרה וַבָּרה וַבָּרה בִּי ן עובדי 2 prm. נכקריצתא L עמא הדא הא מומא דא [אומה הדא L עמא הדא C; עמא הדא בקריצתא בקריצתא ב עולימהא [עולימהא בקריצתא ABEFL בקריצתא E 3 עולימהא בקריצתא EF הנחל ; הנחל הנחל הנחל באנון באנון באנון באנון באנחל באל ביקסהא בא הנצו [הנצו בית א דעל BF מרי א בנצו [הנצו [הנצו [הנצו [הנצו ] וֹלֹבֹיהוֹן CL לֹבְפֹנֹא וְבֹגוֹפּנֹא פּ CEFL אילולי CEFL אילולי בא כובלים בא באלולי הא הא הא הא הא ב מליאן ; מלין במלין בולבלוביהון ; ז ולבהון E ; הא ב; הא ב; יהי F; דה L קימי ס מרכבות ומרכבות יאת prm. את מרכבות ומרכבות ומרכבות את prm. את את הדי בישי פ ועסיקין L אַלמֹבינון אַ למבינון אַ למבינון בא דו דו אַ אַן אַוד דו דעסיקין דו אַ אַן אַנמירא דו דו די דו אַנמירא נמירא E אמליך [אמליך באלהן : E אלהן בנפשי באמליך [אלהין ד נמירא וְמֹלְכֹין בּוּ FL לאוֹטבותהון ; C לאוֹטבתהון וְלֹאִיטבותהון בנפּיטאי ב לאברהם וכאברהם דו זכותא נזכוותא ב מילכין

## CHAPTER VII

ישובי שובי השולמית שובי שובי זנחזה בד מה חחזו בשולמית במחולת המחנים: תובי לותי כנשתא דיש׳ר תובי לירושלם תובי לבית אולפן אוריתא תובי לקבלא מנביייא די מנבאין בשום מימרא דייי ומא אתון נביי שקרא למטעי ית עמא דבירושלם בנבואתכון דאתון ממללין ממללין כמי ולאחלא משרייתא דיש׳ר ויהודה:

מֹה זֹפֹּו פَעַמֹּיך בֿנעַלִים בֹת נֹדִיב הֹמוֹקִי זֹרְבֹיך כֹמֹו חֹלֹאִים מֹעַשֹּׁה זֹדִי אוֹמֹן: אֹמֹר שֹּלְמֹה בֹּרוֹח נֹבוֹאֹה מֹן לְיְיִי כֹמֹה שׁפִּירִין רֹנְלֹיהֹון דיש׳ר בֹד כֿלֹלְין לֹאִתהוֹאֹאה לְיְיָי תֹלֹת זֹמנִין בَשִּׁתֹא בֹסֹנדֹלִין וֹמלְּרֹבִין נִדְדִיהֹין וֹנִדְבֹתֹהֹון ובניהון נַבּיהון זֹאִיין בֹזֹהרין דִּקְבִיעִין עַל בֹלִילֹא דֹקוִדשֹׁא
 זֹנִדבֹתהֹון ובניהון נַבּקר ירביהון זֹאִיין בֹזֹהרין דִקבִיעִין עַל בֹלִילֹא דֹקוִדשֹׁא
 דְעַבֹּד בֹצַלְאֵל אוֹמֹנֹא לִאָהֹרֹן כֹהֹנֹא:

- (3) שֿררך אֹנֹן הֹסֹהר אֹל יחסֹר הֹמֹזג בַטנֹך עַרֹמֹת חֹטִים סוגֹה בַשׁׁושׁנִים: וֹרִיש מֹתִיבֹתִיך דֹבוֹכותִיה מתפרנסין כֹל עַמֹא הי בֹמֹא דֹעוברֹא מתפרנים [מֹפורתִיה] בَמֹעִיֹא דֹאִימִיה בֹהִיק בֹאוֹרוֹתֹא כֹאֹנֹנֹא דֹפִיהֹרֹא בַמִיתִיה לֹרֹכֹאֹה וֹלְסֹאֹבֹא לֹזְבֹאֹה וֹלְהִייבֹא וֹלֹא הֹסֹרין פֹתנֹמִי אוֹריֹתֹא תֹדִירֹא מֹפּומיה הי בַּמֹא דֹלָא הֹסֹרין [מֹי נֹהרֹא רֹבֹא] דֹנֹפִיק מֹעֵדן וֹשֹׁבעין הֹכִימִין מֹסחֹרין בּ יֿתִיה כֹאִידֹר סֹגֹלגֹל וֹאוֹצִרִיהוֹן מֹלִיא מֹן מעבר לְוִרשׁא וֹנֹדרֹיא וֹנֹדבֹתֹא דֹם יינוֹ לֹהֹון עוֹרֹא כַהנֹא וֹזרבבל וֹישׁוֹע וֹנחמיה וֹמֹרבֹבי בׁלשׁן אֹנשׁי בֿנשתא רֹבֹתֹא דמתׁילן לוֹרדִין בֹנִין דִיהִי לֹהוֹן הילֹא לֹמעסֹק בֹאוריֹתֹא יימֹם וֹלִילֹיֹא:
- (4) שַנִּי שַׁדִּיֹדְ כִשנִי עַפַּרִים תַאַׁומִי צִביֹה: תַּרִין בּּרִיקִיךְ דְּעַתִידִין לְמִפּרִּקִיךְ מַשׁיה בֹר דוֹד וֹמִשִׁיה בֹר אִפּרִים רַמֹיֹן לְמֹשׁה וֹאֹהֹרְן בֹנֵי וֹוֹכֹבֵר דמתילו זס לתריו אורזיליו תֹיוֹמי סביא:

וּ שַׁרִידְ שַׁרָבְּ B; אַרִידְ C; שַּרָבֶּךּ בּ הֹסֹהֹן הֹסֹהֹ C; הסה EF ןמתיבֿתיך 2 באנה (כוגה בד בקונ C; המונ EF בקונ (המונ [המונ מתיבֿתיך CEF מלנוין עלמא נעמא ב דענוילא היענוין פֿרא פֿרי פֿר דענוין בֿרא דענוין בֿרא בּרא פֿרי פֿרי פֿרי פֿרי > A בֹהִין וְבֹהִיקּ בַ במעיינא ; CEF במעינא במעינא במעינא CEF במעינא מי 5 ב במותיה (במיתיה EF באוננא C; באוננא (באונגא הבמיתיה במיתיה במיתיה באונגא לביק וְדֹנַבִּיק AB מֹנָהרֹא נבא רבא בנהרא רבא (CEF נהרא רבא ביק בוֹרֹבִיק בהרא רבא ה וְיֹתִיה B מֹליֹן וְמֹלִיא בּ מֹליִן בּיתֹה בּ מֹליֹן בּמֹלִיא בּ מֹליֹן בּתֹריא בּ וֹנִדְרֹיֹא בּ מֹליין בּ אַה וֹנֹרבֿתֹא אָ EF וֹנֹרבֿתֹא B; וֹנֹרבֿתֹא בּיֹן וְדֹסֹיינוֹ וְ EF וֹנִרבֿתֹא וֹנֹרבֿתֹא וֹנֹרבֿתֹא יבי יהי דֹּי הוֹן [דֹיהֹי אּ C אֹנֹישׁא [אֹנִשׁׁי F; יהי דֹי בּי וֹמֹרדֹכֹי [וֹמֹרדֹכֹי בּי בּי בּי בּי בּי בּי יוֹמֹם נְיֹמֹם (נֹעַבֹּרִים נַעַבַּרִים נַעַבַּרִים נַעַבַּרִים נַעַבִּרִים נַעַבִּרִים בּא וֹלִילִי נְוֹלִילִיא וֹלֹים נִיּמֹם נִיּמֹם נִיּמֹם נִיּמֹם B; עפֿרים (; עוֹפֿרים EF תֹאוֹמי (תֹאוֹמי B (B\* עפֿרים ) עוֹפֿרים EF אפרים (אפרים C ומשׁיחֹא (ומשׁיחֹא EF נוֹמשׁיחֹא (צֹביֹה (צֹביֹה (צֹביֹה (צֹביֹה (צֹביֹה (צֹביֹה בֹיִה בִּיֹּה בִּיֹּה בִּיֹּה בִּיֹּה בִּיֹּה בִּיֹּה בִּיֹּה בִּיִּה בִּיֹּה בִּיֹּה בִּיֹּה בִּיֹּה בִּיִּה בִּיּה בִּיה בִּיּה בִּיִּה בִּיִּה בִּיִּה בִּיּה בִּיּה בִּיִּה בִּיּה בִּיּה בִּיּה בִּיּה בִּיּה בִּיּה בִּיִּה בִּיּה בִּיּה בִּיּה בִּיּה בִּיּה בִּיה בִּיה בִּיה בִּיה בִּיה בּיִּה בִּיה בּיִּה בִּיה בִּיה בִּיה בִּיה בּיִּה בִּיה בִּיה בּיִּה בִּיה בּיִּה בּיִּה בּיִּה בִּיה בּיִּבְּיה בּיִּה בִּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיִבְיה בּיִּבְּיה בּיִבְּיה בּיִּבְּיה בּיבְּיה בּיִּבְּיה בּיִּבְּיה בּיבְּיה בּיִּבְיה בּיבְּיה בּיִּבְּייה בּיבְּיה בּיבְּיבְּיה בּיבְּיה בּיבִּיה בְּיבִּבְייה בּיבְּיבְּיה בִּיבְּיה בּיבְּיבְּיה בּיבְּיה בִּיבְיבְּיה בּיבְּיבְּיה בּיבְּיה בּיבְּיה בּיבְּיה בּיבְּיה בּיבְּיבּיה בּיבְּיה בּיבְּיה בּיבְּיבּיה בּיבְּיבְיה בּיבִּיה בּיבִּיה בּבִּיבּיה בּיבּיבּיה בּיבִּיבּיה בּיבּיבּיה בּיבְּיבּיה בּיבּיבּיה בּיבּיה בּיבּיבּיה בּיבּיבּיה בּיבּיבּיה בּיבְּיבּיבּיה בּיבּיבְּיה בּיבּיבּיה בּיבְּיבּיבּיה בּיבּיבּיה בּיבְּיבּיבּיה בּי ע דמתילו (דמתילו די יוסף במתילו במתילו (דמתילו די יוסף ביוסף c; EF תיומי ; ז תיומי (תיומי E ארוילין

- אַר בֿמגדל הֹשׁן עוּנוֹיך בֿרבֿות בֿהשבֿון על שׁער בֿת רבים אפֿך פֿמנדּל הלבנון צופה פֿני דמשק: וֹאֹב בי דינֹא דרֹאין דינין הסין על עלמא לֹבֹבַתֹא יֹתהון וֹלמֹנגֹר מֹן דֹאתהוֹיב בֹדִינֹא לֹנֹגֹרֹא בֹשׁלֹמֹה מֹלבֹא דֹעַבֹר מֹנדֹלֹא דִשׁן דֹפִיל וֹכבִשׁ יֹת עַמֹא בִית יש׳ר וֹאהֹדֹר יֹתהֹון לֹמִדִּי עַׁלְמַׁא זַ סַבּרין מֹלין חוכמתא כַבּרקשנין דמיא וֹידעין לממני הושבני עוברי ומעברין שֿנין וֹלְבַעִין רִישׁי שֿנִין וֹרִישׁי ירחֹין בֹתרֹע בִית סֹנהֹדרִין רֹבֹא וֹרֹב בֹית בֿא לבית יהודה דמי לדוד מלכא דבנא מצדתא דציון דמתקדי מגדלא דלבנן דבל מן דיקום עלוהי יביל לממני בל מגדלוון דבדמשק:
- 6 לאשר עֿלוֹדְ בּבּרמֹל וֹדֹלת לאשׁךְ וְבֹןאֹרגֹמֹן מֹלֹךְ אֹסוֹר בֿרֹהֿטִים: סו מֹלכֹא׳ דֹאֹתמֹנֹי עַלִּיךְ ךְלֹדִישׁא צִׁדִּיקֹאן בֹאֹלֹיֹה נַבֹּיִיא דֹּקְנִי לְנָאֹתִיה וֹקְּמֵיל יֿת נֹבֹיי שׁקּרֹא בֿטורֹא דֹבֹרמּלֹא וֹאֹתִיב עַמֹא בית ישרֹאֹל לֹדְחַלֹתֹא דְּיִיי
- וּ דְּמֹשֹׁלָק בּ  $(B^* | B )$ ; הַשֵּׁן בּוּ בּדּ בּדְמֹשֹׁלָק בּ בּדְמֹשֹׁלָק בּרָ בּדְּמַשֹּׁן בּרִמֹשֹׁלָק בּי נית בית בית בית CEFL דיניך C; דינין עמא נעלמא בית נבי בית נבי רין הַ דִּשֹׁן [דֹשׁן 4 בּדִּשׁן מֹלְן מֹלְן מֹלְן מֹלְן בּאָרׁין הַ דִּשׁׁן בּדִּשׁן בּדִשׁן בּדִשׁן בּאַלּה שׁבּרֹין (מֹלֹין וַמֹּלֹין וַמֹּלֹין (מֹלֹין נַמֹלֹין וַמֹּלֹין בּפרייך (EF; ספרייך וֹמֹלֹין וֹמֹלֹין וַמֹּלִין עוֹיבְרי עוֹברי בפרקטינין EF; עוֹברי עוֹיברי אַ דֹמֹיא בפרקטינין פרקטינין אוברי אַ פֿרקטינין פרקטינין עיבורין נישׁנֹין וֹרִישׁי בּרַעִים בּירחין זֹקוֹבּעִין וַוֹקְבַעִין בּרִישׁי בּריישׁי בּריישׁי בּריין בּריישׁי וְמֹצֹרֹתֹא C דֹמֹלְדֹוֹד וְדֹמִי לֹדֹוֹד , בֹּא EFL בי לֹדֹוֹד C וְמֹצֹרֹתֹא בּא וֹבֹא בֹי כֹּא וִרֹבּא וַרֹבא וְמֹנְהֹּלְוֹון F יבוֹל וְיבֹּיל BC מֹא [מֹן EF 8 דֹלבֿנֹון [דֹלבנֹן ק מֹצֹּדֹתֹא EF 8 מֹצֹרֹתוֹ וֹמְלֹרָץ EF כָּאָרְנָמָן ; B כֹארנֿמֿן [כֿארנֿמֿן כ ס מֹנדֿלֹין ; B מֹנדֿלֿוֹן פֿמֹּרָ וְדֹקֹנִי ב כאליהו וְכאליה AC צדיקיא וַBEFL צדיקא ב רישא וֹקנֹי EF למרי שמיא [קנאתיה ביקני ; לקני ביקני B; די קני וּקְטֵיל (C; וּקְטֵּל EFL ווֹ בּרֹמל בּרֹמל בּדֹר בּרֹמל וְדְּבֹרִמֹלְא ווֹ בּרַב וּקְטֵל בּרָנִ וּקְטֵיל

אֹלהיה וֹדֹלת עַמֹא דֹאֹזֹלין בֹרִישֹא מֹכֹא עָל דֹאִינון מֹסבֹינין עַתִירִין למֹלבש ארנווֹנֹא הי כֿמֹא דֹלבֹשׁ דְּנִיאֹל בַּקְרתֹא דַבַבֹּל וֹמַרדֹבִי בַשׁושׁן בֹנִין זֹבווֹתֹא דֹאָברֹהֹם דֹאָמלִיך מו הָדמֹת דֹנֹא לֹמֹרִיה דַעַׁלֹמֹא וֹבצִׁדְקוֹתֹא דִיצחֹק דֹבפתיה אֹבוֹהִי לֹמִיקּדִיה וֹבֹחֹסִידוֹתִיה דֹיֹעַלְב דֹּהְלֵיף בֹרְטֵיֹא יֹת חוטריא:

- קַ מֹה יֹפִית וֹמֹה נַעָּמֹת אֹהֹבֹה בֹתֹעַנוֹנִים: אֹמֹר שֹּלְמֹה מֹלְבֹא כֹמֹה בִּי יֹאֹיא אוֹנת כֹנשׁתֹא דיש׳ר בֹזמוֹ דֹתֹכבוֹלי עַלִיך יֹת עוֹל מֹלבותי בַעִידוּן דֹאנֹא מוֹבֹה יֿתִיךְ בֹיסוֹרִין עָל הוֹבִיךְ וֹאֹנַת מֹקְבֹלֹא יֹתֹהון בַרחִים וֹדְמיֹין בֹאנפִיךְ בֹתפנוקיו:
- 8) זֹאת הְּוֹמֹתֹךְ דַמַתְּה לַתְמֹר וֹשַׁדִּיֹךְ לַאשָׁבֹולְוֹת: וֹבְעִידִּן דַפְּרַבִין בֹהֹנִיֹא יִדיהון וֹמבֿרֹכִין לֹאַהִיהון בית ישראל אַצבּעָת יִדִיהון מתבּרשׁן בּלְוּלְבִי דֹתֹמֹר 10

ו למיכא C; מֹפֹא וְמֹכֹא ב וֹרֹלת וְוֹדֹלת בּ וֹרֹלת נְאלהיה בּ EF יתידין [עֿתידין E מֹלְרֹבֹי בֹי בֹבּירֹה בשושׁן בשׁושן בשׁושן C וֹמֹרִלֹבי בּירֹה בשושׁן בשׁושן בּעַתידין 3 בּאֹבֹרהם [דֹאבֹרהם (?) C (evan.) דֹאבֹרהם (?) C (evan.) וֹבצרקוֹתֹא וֹבצרקותֹא ב למרי עלמא ולמריה דעלמא BE הדמת וְקֹרְמֹת EF; למוֹקדיה (evan.) למקדיה [למיקדיה למיקדיה (EF; למעקביה L; למעקביה למעקביה (mg.) בחסידותיה [ובחסידותיה (evan.) על חוטריא (ברטיא ית חוטריא CEF; על חוטריא כרטיא ית חוטריא ברהטיא C (evan.) אַהבֿוָהן וְאָהבֿה C (evan.) בהענונים וְעַלִּיךְ בֹּהְסבּלִיןְ וְדֹּהְסבּוֹלִי EF; אָנת בְּלִין וְדְּהְסבּוֹלִי EF; אָנת בְּלִין וְדְּהְסבּוֹלִי EF ובאיפורין באיפורין EF ואלת CEF ואת וואנת CEF באיפורין באיפורין וֹלאנפֿין בֹתפנוקין (בתפנוקין בתפנוקין בתפנוקין S באנפֿין בתפנוקין א בתפנוקין בתפנוקין בתפנוקין אישבולות פ ובערות BC (?) ; לאשכולות EF בערות (C בערות כלות כלות בערות אַבֿעֿן וְאַצבֿעֿת L בעלו+וְיריהון C; דרמין C אָצבֿעֿן וָאַצבֿעֿת בעלו C; דרמין ארבעת L מתפֿריטין (מתפֿריטין בלולבי בלולבי בלולבי באו מתפֿריטין מתפֿריטין B; ם בֿלולביו

וֹקוֹמֹתֹהׁוֹן בֹדֹקלֹא וִקהֹלִייך קֿיִמִין אֹפִין בֹאפִין כֹלֹקבֵיל כֹהֹנִיֹא וֹאִפִּיהׁון כֹבִישִׁין לֹארעָא בֹאתבֿלין דענבין:

(9) אֿמֹרתֹי אُעַלֹה בֿתֿמֹר אֹחֹזֹה בֹסנסׁנִיו וֹיהיו נֹא שֹׁדִיֹךְ כֹאֹשׁכֹולות הֹגפֹן וֹהִיח אפר כֹתפוחים: אֹמֹר יָיִי בֿמִימֹרִיה אֹמֹק וֹאֹנֹסיִיה 3 לֹדְנִיאל וֹאחזֹי ב אי כֿהיל למקֹם בֿנֹסיונֹא הֿדין כֿמֹא דֹקֹם אברהם אבוהי דֹדֹמי ללוֹלְבֹא בֿעְסרֹה נֹפֹין ובבין אַנֹפֹינון לחֹנניֹה מִישׁאל וֹעזֹריֹה אִי בֹהֹלִין לְמֹלְם בּנֹפִיוֹנִיהֹון אֹפַרוֹק בֿדִיל זֹבּוֹתֹהֹון לעמא בית ישראל דמהילין לֹאתכֹלין דענבין ושומהון הֹדֹנִיאֹל הֹנֹנִיה מִייַּעָאֹל זֹעַזֹריֹה אִשהמֹע בַכֹּל אַרעָא זְרִיהֹהוֹן יֹהִי נַבִּיף כֹּרִיה תֹבּוֹהִין דֹנִינֹתֹא דֹעֶרֹן:

וה זוֹכֹך בֹיין הֹטוֹב הוֹלֹך דוֹדִי לֹמִישׁרִים דוֹבֹב שֹׁבַתִּי ישׁנִים: אֹמֹר רֹניֹאל וֹחברוה לְבֹלֹא נֹלְבִיל עַלֹנֹא גֹזִירֹת מֹימֹרֹא דִייִי הי כֹמֹא דּלְבִיל עֹלוֹהִי אָברֹהֹם אַבוֹנֹן דֹמתִיל לחֹמֹר עָתִיק וֹנהֹך בֹאורהן דֹתֹקנֹן קֹדְמֹוהִי הי \* C explicit. § D incipit.

וּהְהֹלֹייִך בריקלא ; EF ברקלא נבדקלא ז וֹקוֹמֹתהוֹן וְוֹקּוֹמֹתהוֹן (corr.); אַחַוּה EF בַּסְנְסְנֵיו (בֹּסֹנסֹנִיו וְבֹּסֹנסֹנִיו EF בַּסָנְסְנֵיו (בֹּסֹנסֹנִיו בּיִּ אַבּלוֹת B; בּאַשְּבְּלוֹת E בּאַשׁכֹלּוֹת בּוֹם בּאָשׁבָלוֹת E בּאָשׁכֹלּוֹת באשׁכֹלּוֹת ו כהיל [כהיל BDEF אֹי [אֹי 5 ב מואחזֹי נואחזֹי F וֹאנֹפֿייה נוֹאנֹפֿייה נוֹאנֹפֿייה נוֹאנֹפֿייה בן בוהי עם הֿדא [הֿדין ס בֿניסיתא (בֿנסיונא ע למיקם (למקֿם כּ [אנסינון L ; אנא+[ובכין ה DEF ללוליבא B ללולבא וללולבא ע למיקם (למקם מ אי נאי ב לחונניה (לחונניה ע ובחין אף אנא L ק וריהון פוריהון BD אוריהיהון פוריהון BDE אוליהון פוליהון פוליהון BDE אוריהיהון פוריהון אוריהון BDE בריחא (תפוחין פּלדיף (נֿדיף בריחא (כריח BF; בריחין בריחא נדיף פּלדיף (נֿדיף בריחין פּריחין בריחין פּלדיף בריחא עליה וְעַלְּוֹהִי DEF בוֹנֹא וְאֹבוֹנֹן L עליה וְעַלְּוֹהִי DEF להמר וְלַהְמֹּר DEF בוֹנֹא וְאֹבוֹנֹן דְהֹין וְוֹנהֹץ EF

בֿמֹא דֹאֹלוֹ אֹלֹיֹהוֹ וֹאֹלִישַׁע נֹבֹייא דֹבוֹכוֹתֹהון לַמוּ מִיתִיא דֹּדְמֹין לְגבר דְמוּך וֹבֹיהֹזָהָאל בֹר בוֹזִי כַהַנֹא דבֹנבוֹאת פוֹמִיה אַתַּעֵּרו מִיתִּיֹא דבֹבקּעָת דוֹרא:

- זו אַנִי לֹדוֹדִי וֹעַלִי תַּשׁוֹלְּתוֹ: אַמֹּרָת יֹרושׁלֹם בֹבֹל זֹמַן דֹאנֹא מֹהֹלְבֹא בֹּאורהֹתִיה דֹמֹרִי עַׁלְמֹא מִשרִי שֹבִינֹתִיה בִינָאי וֹעַלִי מִתוֹיה ובעִידֹן דֹאנֹא ספיא מו אורחתיה מבליק שבינתיה מני ומטלטיל יתי ביני עממיא ואינון ז שֿלֹטין בֹי כֹגבֹר דֹשׁולטַנִיה בֹאִיתֹתִיה:
- (בב) לְכֹה דֹוֹדִי נצֹא הֹשֹׁדָה נַלִּינָה בַכֹּפַּרִים: בֹר חַבוּ עַּמֹא בִית ישרֹאל אַגלי וַיִּי יֹתֹהֹון לֹאֹרעֿא דֹפֹעִיר חֹקלֹא דֹאֹרוֹם אֹמֹרֹת כֹנשתֹא דישר׳ בֹבֿעו מינֹך רִיבון כֹל עַׁלְמֹיֹא קָבִיל צַלְוֹתִי דְאַנֹא מֹצֵלִי קֹּדְמַד בַּקְרוֹי נַּלְוֹתֹא וֹפַלְבֵי נֹמֹמֹמֹיא: 10
  - (גז) \* בשבימה לבּרמים נראה אם פֿרחה הנבי פֿתה הסמדר הנצו \* C incipit.

ו בּוֹבֹוֹתֹהֹון וְדֹבוֹכוֹתֹהֹון D מִיתיא וְמִיתיא D בֹּוֹבֹוֹתֹהֹון וְדֹבוֹכוֹתֹהֹון DE; רמיך F; דמיך L בולנבואת [רבנבואת ב דרמיך F; דמיך במיתיא ב דמנבואת ב ווירושלם ב בבקעת (בבקעת בקעת בבקעת בבקעת בבקעת בבקעת (בבקעת ב בבקעת בבק באורחא ; EF באורחיה ובאורחתיה 4 ב כל ובכל EF כנשתא דישראל L [וֹבעִירֹן ב מתוויה EF; מֹתוֹיה בֹ בֹנֹי וְבֹינֹא בֹינֹי בֹינֹי בֹינֹי בוֹ בוֹנֹי בּוֹא+[מישרי יבען EF בילאי (מלי F לֹטֵיא בּ בֿילָאי (מלי E לֹטֵיא בּ בֿילָאי (מלי E לִטֵּיא בּ בֿילָאי בּ בֹילָאי בּ בּילָאי ים מביני בישולטניה D בן הי פומטלטל וומטלטיל F; באינתתיה [באיתתיה L דשלים E; דשלים L דשלים באינתתיה באינתתיה באיתתיה ן לארעא א בית ישראל בית ישר׳ ומרדו וכד הבו עמא בית ישראל -מנך [מינר 0 בארע׳ בארע׳ בארע׳ בארע׳ בארע׳ בארע׳ ילמא ועלמיא EFL מצליא ומצלי ב מצלא ועלמיא ועלמיא ועלמיא (ופלבי בופלבי ב וֹפֿלְכֵי E; וֹבּפִילְכִי בוּ בּבּילָכִי BC הַשָּׁתָ וַפּֿתָה D (v. sub. .d. m.); הַנְצוֹ EF הַכֹּצוֹ הַ הַפַּמִרר וְהֹסמֵרר BC; הַנָצוֹ D (v. s. al. m.); הנצוּ EF

הֹרֹפׁונִים שַׁם אֹהָן אֹת דְּוֹדִי לְדָ: אַמֹּרִין בִית ייט׳ר אַלִין לָאֵלִין נִקְּדִים בֹצֹבּרֹא ונהֹד לֹבֵי כֹנִיכֿתֹא ולבי מדרשא ונבֹפֹר בֹסבּדי אוריֹתֹא וֹנחמי אי מֹשׁא זֹמֹן פורקֿנֹא לֹעַמֹא בית ישראל דמחילין כֿגופנֹא לֹאתבּהֹקֹא מֹן נֹלוֹתֹהֹון וֹנִשֹאל לֹהֹבִימֹיֹא הֹאתנֹלִי קִייֵי זֹבוֹוֹת צִׁדִיקֹיִא דֹמַלוֹיְ בֹּרְמוֹנִיֹא וֹאִי מֹטֹא קִיצֹא בּ לֹמִיפֹק לִירוֹש לֹמִיתֹן שַבֹּח לֹאֹלֹה שַּׁמֹיֹא וֹלמקֿרֹב עַלּוֹוֹן וֹנכבֹת קורשׁין:

הַ הַּרוֹדָאִים נַתַנוּ הִיֹח וֹעֵל פַתְחִינוּ כֹל מֹגַדִים חַדְשִׁים גָם יּשְׂנִים דוֹרי צֹפֹנהִי לֹך: וֹבֹד יֹהִי דִעוֹא מֹן לְנֵיִי לֹמִפּרֹק יֹת עָׁמִיה מֹן גֹּלותֹא וֹאֹמִר למלבא משיהא בבר שלים ליצא דגלותא ווכות צדיליא אתבסם קדמי כֹריֹח בוסמין וֹחֹבִימִי דֹרֹיֹא קֹבִיעִין עֹל תרֹעֵי מדֹרִשִּיֹא עָפִילְין בּפֹתנֹמִי סֿפּרִיא וֹבֹפֹתנֹמִי אוֹרִיתֹא | כֹען קִים | קַבִּיל מֹלכּוֹתֹא דֹנְנִזֹת לֹך:

בני ןבית בני ב בני ןבית בני בי בני ןבית בי בני ןבית בי בני ןבית בי בני ןבית בי C; לנשתא בּלבית וולבי בדב C בנישתא מדרשא בולבית וולבי EFL בנשתא (מדרשא בישתא ן לעמא ב C אין אי C וֹנחזֹי ןונחמי ב דאוריתא ןאוריתא בספרא C בספרא וֹללוֹתֹהֹוּן נְבֹלוֹתֹהׁוּן EF; מגלותהוּן בּ הֹאתנֹלִי נְהֹאתנֹלִי בּ הֹאתנֹלִי בּ בֹּ מִגלותהוּן בּ בֿלוֹתֹהׁוּן נְבֹלוֹתֹהׁוּן נְבֹלוֹתֹהׁוּן וְרֹמִלֹין L דעדיקיא נעדיקיא ב זכותא ; CEF וֹכוֹת נְזֹכוֹוֹת בעדיקיא בדיקיא בּיקוריא בּ בּיקוריא בּ (CD; דֹמֹתִילֹן בּרֹכּיוֹנֹיֹא בּיקוריא בּ + ; דמֹליין בּרֹכּיוֹנֹיֹא וְבֹרֹכִיוֹנֹיֹא ביקוריא בּיקוריא בּיקוריא ביקוריא ביקו לאלהא ולאלה שמיא DEFL המון + ולמיתן ז ע אי ווֹאי ע כרימנא רשמיא L בּוֹלְמֹלְּרֹב וֹלְמֹלְּרֹב וֹלִמֹלְּרֹב בּוֹלְמֹלְּרֹב בּוֹלְמֹלְּרֹב בּוֹלְמֹלְרֹב בּוֹלְמִלְּרֹב בּוֹלִמְלְּרֹב בּוֹלִמְלְּרֹב בּוֹלִמְלְּרֹב בּוֹלִמְלְּרֹב בּוֹלִמְלְּרֹב בּוֹלִמְלְּרֹב בּוֹלִמִיא ווֹאֹמֵר D בֹלוֹתֹא E; גֹלוֹתֹא F (בֹלוֹתֹא corr.) ווֹאֹמֵר ואמר CDEF; יאמר L א קין [קיצא L בלותא בלותא [דנלותא בלותא בלות בלות בלותא בלותא בלותא בלותא בלותא בלותא בלו בלכמון [בוסמין 6 בד אתבסים ; B אתבסים בד התבסם עם וובות לוֹא בִית מֹדרֹשׁיֹא בִמֹדרֹשׁיֹא נִמִררֹשׁיֹא נִמִררִשׁיֹא בּענִין בּיעִין נִקביעִין בּרֹשׁיֹא נִמֹררִשׁיֹא נִמֹררִשׁיֹא נִמִּררִשׁיֹא נִמִּררִשׁיִין בּיעִין בּיעִין בּיעִין בּיעִין בּיעֹין בּיעִין בּיעֹין בּיעִין מֹדרֹשׁא EFL עבֹיקין [עבֹיקין בּבּריֹא נַסֿבּריֹא נַסֿבּריֹא (CD מֹדרֹשׁא CF) מֹדרֹשׁא נס בען רים DL קבל (קביל בעולהין CEF; בען רים DL בען רים CEF; בען רים CEF; בען רים מין מין מין און און און און ים בעניות (בינוֹת בחבר מלכותא וְמֹלבוֹתֹא בּבוֹל BD; בעני בעני בדב מלכותא במלבותא בילבות CDET בעני בינוֹת בינוֹת בי גנזית EF; דֹנפֿאת L

## CHAPTER VIII

- מי יתנך כאח לי יונק שדי אמי אמצאך בחוץ אשקך גם בוז לא יבחו לי: ובההיא זמנא מתנלי מלכא משיחא לכנשתא דישראל יימרון בית יש׳ר איתא תהא לנא באחא זניסק לירוש ונהי ינקון עימך טעמי בית יש׳ר איתא תהא לנא באחא זניסק לירוש ונהי ינקון עימך טעמי אוריתא הי במא יניק ינוקא בדריא דאימיה זכל זמן [דהויתי] מטלטלא לברא מן ארעא כד הויתי דכירא ית שום אלהא רבא ומסרא נפשי על אלהותך אף עמין דארעא לא הוו מבון לי:
  - בית אֹמי תֿלֹמדני אישהֹךְ מִיין הֿרֹקּה מֹעּסִים (2) אַנהֿגֹךְ אַבּיאַךְ אַל בית אַמי תֿלֹמדני אַשהֹרְ מִיין הֿרֹקּה מֹעּסִים הֿרֹמונים: אַרֹבּרִינֹךְ מֹלבֿא אַעַלִינֹךְ לֹבִית מִקּדִישׁי וֹתֹלִיף יֹתִי לֹמִרחֹל מֹן

ו שרה [שרי ב D אַשַׁקַרְ (אֹשַׁקֹרָ D (v. subl. al. m.) בוו B (eras.) >CDEF 2 בֿר וֹיבׁמוּ (v. s. al, m.); בֿר + וְלִי EF בֿר וֹיבׁמוּ C ויימרון ליה : C דיימרון ויימרון ב לבֿנשתא ולכנשתא ב אתגלי ומתגלי ב ומתגלי ב ן לנא CF תהי ותהא E איהא בני ובית CF ולנא CF ולנא עמנא ב אֿהא וָכֿאַהא ב לאָה בּ בֿאַהא ב פֿעמי וְטַעמי ב לאָה דּ דָּ בּאַהא ב פֿעמי וְטַעמי ב לאַה דּ דּ בּאַהא ב בּאַהא ב פֿעמי וְטַעמי ב וברריא וברריא בחריא BDEF ברריא וברריא ברריא ברריא ברריא ברריא ברריא ארעי וארעא ז מטללא BEF; ארעי וארעא ב בהויתא L ישׁום [אוֹם פּים אַ BCD ; פּוֹיןם EF ומֹסֹרֹא וֹמֹסֹרֹא DCD ; ומסירא בוּ ווֹמֹסֹרֹא לת ועל DEFLJ עמי D אוף ואף אף כוער אלהותיה ואלהותך יש DEFLJ עמא AB אָלאר אָר ין אר' ; ארעא EFL אָרעא בוין פובון בוין פובון ארעא בוין פובון בוין פובון בוין פובון בוין בוין אנהנך (אישקר EF אישקר (C; אישקר D (v. sub. al. m.); אישקך E; אישקך F מיין ומיין EF s אישקך BD; אישקך BD; אישקך ארברינך איללנד נאעלינד ב משיחא ; + מישי ומלכא ד ארברינד E; ע ותאלף : עו האליף נותליף נותליף עו לבי נלבית ע ואעילינך ב

 קייִי וֹלֹמהֹך בֹאוֹרהֹתִיה וֹתֹמֹן נִפֹעוֹד סֹעוֹדֹתֹא דֹלוֹיתֹן וֹנִישׁתִּי הֹמֹר עֹתֹיק דֹאצטֹבע בַעַנבוֹה מון יוֹמֹא דֹאתבֹרי עַלֹמֹא וֹמֹרימוֹני וֹבִּידִי דֹאתעֹתֹדו לֹצִדִּיקֹיא בַּנִינֹתֹא דֹעַדֹן:

3 שَמֹאלוּ הֹחֹת לֹראֹשׁי ויֹמִינֹּו הֹחֹבּקנִי: אַמֹּרֹת בֿנִשׁהְא דישר׳ אַנֹא בֹּחִירֹא מֹכֹּל עָׁמֹמֹיֹא דֹאַנֹא קֿשׂרֹא הֹפֹּלִין בֹּיֹד סֿמֹלִי ובֹדִישִׁי זֹקְבַעְא מֹזוּזֹתֹא בֹּסטֹר יֹמִינֹא דֹּדִשׁי דֹלְהָא לֹקבִיל הִיקִּי דֹלִית רִשׁׁו לִמֹזִיקוֹא לֹחִבַּלֹא בִי:

השבעתי אתכס בֹנות יֹרוֹשׁלֹם אֹם תֹעִירו וֹאֹם תֹעוֹרֹרו אֹת הֹאהֹבֹה עָד שׁהֹחבֹּץ: יוֹמֵר מֹלבֹא מֹשׁבֹענֹא עֹלִיכֹוּן עַמֹא בִית ישרֹאל מֹא אַתוּן מִתנֹרֹן בַעְמֹמִי אַרעֹא לֹמִיסֹק מֹן ירוש׳ ומֹא דין אֹתוֹן מַרֹדִין בֹחֹילוֹתֹיה אֹתוּן מֹתנֹרֹן בַעְמֹמִי אַרעֹא לֹמִיסֹק מֹן ירוש׳ ומֹא דין אֹתוֹן מַרֹדִין בֹחֹילוֹתִיה נס דֹגוֹג וֹמֹגוֹג אֹתעָבֹבו בֹּון זֹעִיר עָד דֹישֹתיצׁון עַמֹמֹיֹא דעַלו לאֹגֹהא קּרבֹא עַל ירוש׳ ובֿתר פֵּין יִדכר לֹבון מַדי עַלֹמֹא הֹחֹמִי צִדִיקֹיֹא וִיהִי הַעוֹא מֹן קֹּדְמֹוֹהי לֹמִיברֹקֹיֹן

ו עוררתיך [עוררתיך B (+ al. m.) ; אַוֹבַרָתִּיך בּ בּלְתֹך בּלְתֹך בּ בּלֹתֹך בּלֹתִר בּ EF (v. al. m.); אֹמֹרְ (אֹמֹרָ בּלַתְּדְּ D; הָבְּלַתְּדְ EF אֹמֹרְ B (v. al. m.); ילַדתך [יולדת D : אמר EF הבלה הבלה הבלה (v. al. m.) אמר (A mg. al. m.); יוֹלְבֹתֹּךְ B; יוֹלְבֹתֹיךְ C; יוֹלְבֹתֹּךְ D; יוֹלְבֹתֹרָ EF לאחבועא פול בדישראל EF עֹתִידִין וְעֹתִיד בּ D לאחבועא פול בישראל בדישראל בדישראל בדישראל בדישראל בדישראל בדישראל וֹאפלו ב ב מתחותוהי (מן תחותוהי D עֹתידין וְעֿתידין D מיתיא [וֹאפלו ב ב מתחותוהי ב מיתיא וֹאפלו DEF עתידין וְעֹתִידין D אֹרחֹא + וְלמיתי D עֹתידין וְעֹתִידין D וֹאפלו ם מֹהֹחוֹת וַמֹן הֿחוֹת ב נוביא ; CDEFL מֹלרֹע וְמֹן לֹרֹע בוביא כבביא כביא מהחות וַמֹן הֿחוֹת ב עתידין וְדעתידין L ה'מהויהון וַלֹמהוי DL יהון וְיהון וַדעתידין וְדעתידין בעתידין בעתידין בעתידין ייחון E; דְּמֹיֹן E; דְמֹיֹן E; דְמֹיֹן E; דְמֹיֹן בּוֹיִחון בּמֹיִן EEFL בקלעא ובאלא בדר באילא (באלא בדר בימרון בימרון באלא בדר באלא EFL אמרון ויימרון באלא בדר באילא ב כֹיוֹמֹא [כֹיוֹמֹא ב רבבן ; ) רבון [ריבון כיבון ביבו ב הדין והדא BDEF; אכם מדברא לארעא דישראל ומתפנקין על רחמי +כמא ביומא ביומא L מרהא ביומא (; דאתחמת ביומא ביומא ביומא ביומא ביומא ביומא דאתחממת F אימן ואמהון בית ואריתא ב לקבל ולקבלא F א דאתחממת L 

ז שׁימֹני כֹחוֹתֹם עֹל לֹבֹרְ בֹּחוֹתם עֹל זֹרוֹעוֹךְ כֹי עֹזֹה בֹמֹוֹת אֹהֹבֹה קְשֹׁה בֹּשׁאוֹל קֹנאֹה רֹשׁבִּי הׁשׁ שֹׁלֹהֹבתוֹה: אֹמֹרון בֹנִי ישׁרֹאל בֹּוֹמֹא הֹהוֹא לֹרבֹּנֹהוֹן בֹבַעוֹ מִינֹךְ שֹׁוֹנֹן בֹנֻלֹףְ דֹעִזֹקֹא עֹל לִיבֹרְ בֹנְלֹףְ דֹעִזֹקֹא עֹל אֹדרֹעַרְ
 דֹלֹא נֹוֹמִיףְ עִוֹד לֹמְהוֹי גֹלֹין אֹרום תֹקִיפֹא בֹמוֹתֹא אֹהֹבֹת אֹלֹהוֹתֹךְ זֹחֹסִינֹא בֹנִיהֹנֹם קֹנְאֹתֹא בֹעִמֹמֹיֹא מֹקֹנֹן לֹךְ ודבֹבו דֹנֹמַריוּ לֹו דֹמין לֹנומרין דֹאִישֹׁתֹא בֹנֹיהנֹם לְנִאֹתֹא בֹעְמֹמֹיֹא מֹקֹנֹן לֹךְ ודבֹבו דֹנֹמַריוּ לֹו דֹמין לֹנומרין דֹאִישֹׂתֹא בֹנֹהנֹם דֹבִיתֹה וְיִי בֹיוֹמֹא תֹנִינֹא לֹבֹריֹת עֹלמֹא לֹאוֹלְדֹא בֹה בֹּלֹהי פוּלֹחֹן נובריאה:

ה מֹים רֹבִים לֹא יוכֹלו לֹבֹבוֹת אֹת הֹאֹהֹבֹה ונהֹרוֹת לֹא ישטֹפּוה אֹם יֹתוֹ אִישׁ אֹת כֹל הֹון בׁיתוֹ בֿאַהֹבֹה בֹוז לוֹ: אֹמֹר \* מֹרִי עַׁלֹמֹא לֹעַמֹא יֹתוֹ אִישׁ אֹת כֹל הֹון בׁיתוֹ בֿאַהֹבֹה בֹוז יבוזו לוֹ: אֹמֹר \* מֹרִי עַׁלֹמֹא לֹעַמֹא בֹר יִשֹיר אִילו מתכנּשִׁין כֹל עָמֹמֹיֹא דִמֹתִילִין לֹמֹוֹי דִיֹמֹא דֹהֹא אִינון סֹנִיאִין כֹל מֹלבִי דֹהֹא אִינון סֹנִיאִין לֹא יֹבֹלין למטֹפִי יֹת רֹחֹמִי מֹנִיך וֹאִן מתכנּשִׁין כַל מֹלבִי אַרעֿא דמֹתִילִין Dexplicit.

וֹ בֹּהֹוֹתְּם [כֹּהוֹתִּם (v. sub. al. m.) ; בַּהֹוּתָם (בֹּהוֹתִם בַּהֹוֹתָם בֹּרֹ בִּהוֹתָם בּרֹ בִּהוֹתַם לביל C; לבֹּל D (v. sub. al. m.) כֹּהוֹתֶם [בֹּהוֹתֹם D (v. sub. al. m.) שֹּׁלְהַבָּתִיה D 2 שֹׁלְהַבִּתִיה B; שׁלְהַבִּתִיה בַשִּׁלְהַבִּתִיה בּיֹלִה D בּמֹּוֹת וְכֹמֹּוֹת D (v. sub. al. m.); שֵׁרְנֵן וְשׁׁוּנֹן בָּבִית בָבִית וְבֹנִי EF בִּית וְבֹנִי DF; יתן בנלף ובנלף בעולת בדע בולוף (C; בנלוף בבלוף בדע בדעולת ליבך בנלף בנלוף ובנלף בעוקא על DEF כנלוף ובנלף בעוקא על DEF ליבך בנלף דעוקא על וֹנֹלֹין EF נִוֹסֹיף (נוֹסֹיף בּ EF נִיסֹוף בּיסֹוף (נוֹסֹיף בּ בּ דֹעוֹקֹן בּרְעוֹקֹא בּ י לְנִיתֹא וְלְנִאֹתֹא CD בגהנם וְכֹנִיהֹנֹם זַ EFL בּהנם וְכֹנִיהֹנֹם כֹּ בּלֹין CD בֿלִין כֹּלִין כֹּלִין כֹּ דעממיא וכעממיא BCDEFL מקנאין ומקנן CDEF; בין ולך ב מקנאן ב דאייטא ן דאייטתא D לנמרין נלנומרין EF לו כל D באייטא ב ה לאוקידא (C היתה CDEFL לאוקדא בה lacuna C; לאוקידא לאוקידא ן ביה Lacuna C יוכלו Lacuna C ויכלו Lacuna C וביה Lacuna C וביה ביה ביה איש פולחן ולמטפי 11 באינון ודהא אינון EF רמיא ודימא 10 כן... למוי EF עממי בואן בא ב מתכנפין נמתכנשין ב ואי נואן prm. עממי EF VOL. XII.

למוי דנהרא דנגדין בחקוף לא יבלין לממחי יתיך מן עלמא ואילו יהב גֹבר זֹת כֹל מֹמוֹן ביֹתִיה לֹמֹקנִי חוֹבמֹתֹא בֹגֹלוֹתֹא אֹנֹא מֹהדֹר לִיה כֹפּוּל לעללמא דאמי וֹכֹל בִיזֹתֹא דּיֹבזוו משׁרֹייתֹא דְגוֹג יֹהֹא דִילִיה:

- (8) אֹהות לֹנוֹ הַטַּנֹה וֹשַׁרִים אִין לֹה מֹה נַעַשָּׁה לְאַהותנו בֹיוֹם שִּׁיֹדְבַּר בֿה: בֿעִירַנֹא הֹהוֹא יִימֹרון מֹלֹאַבֹּיֹא אֹלִין לֹאֹלִין אומה הֹדֹא אִית לְנֹא בּ בֹּארעָא [וֹקְלִילֹן] זֹכּווֹתֹהֹא וֹמֹלְכִין \* וֹשׁלְטֹונִין לֹית לֹה לִמִיפֹּק לְאֹנֹחֹא קֹרֹבֹא עֹם מֹשׁרֹיֹת גֹוג מֹא נֹעַבִּיד לְאַהֹּתֹנָא בֹיוֹמֹא דְעַתִידִין אוֹמֹיֹא לֹמִיםֹק עֹלֹה לַקרבא:
- (9) אם הוֹמֹה היא נבנה עַלִיה טִירת כֹסֹר וֹאִם דְּלֹת הִיא נֹצוֹר עַלִיה בּנֹי זּס אוֹשׁא בֹינִי זּס מֹר מִיכֹאל רֹבַהוֹן דִישׁרֹאל אֹן הִיא מֹתעַתרתֹא בֹאושׁא בִינִי זּס עממיא ויהיבא בספהא למקני ייחוד שמיה דמרי עלמא נהא אנא ואחוו עם סֿפּריהון סֿחֹרין לֹה בֹנֹרבּיבין דֹכסֹף וֹלִית רֹשׁו לוֹחֹלֵא לֹמשלם בֿכסֿפֿא \* C explicit.

ו דנגרא ורנגרין ב בעלמא ב עלמא C למחזי ולממחי ב דנגרא ורנגרין ב ומשריית ב א הכמתא ב הבון (ביבון (evan.) לעמא ולעלמא ב CEF ומשריית ב חכמתא וֹקלילין נובאביא ומלאכיא CEFL הללילין וולאבי שמיא ומלאביא A הללילין וולאביא ן מישיריתיה נמשרית ד EF לאנחא נלאנחא בF אית נלית L נוג ב דנונ L אַרוֹנ בעתירין בעלהא וְעֹלה ב אַלהא וְעֹלה EF 9, זס זֹח [דלת B; בספא [כספהא 11 באושא [כאושא BEFL מתעתרא ב 11 אום ב ב בכספא [רכסף EF כנרביכין [כנרביכין 12 נהי ונהא EF בספא בכספא ב בה היכמה דלית בא לעממיא למישלט בה היכמה דלית רשו +ורשו

וֹאֹפֹלו הֹיא מֹסכֹינֹא מֹן פֹלְוֹדֹיֹא נִבעִי רֹחֹמִין עַלֹה לֹדְבׁם יַנִי וֹידֹבר לֹה זֹבות אוריתא דעסיקו בה ינקיא דבתיבין על לוחא דליבא ומתעתדא לקביל אומיא

- סו אֹנִי הֹומֹה וֹשַׁדִּי בֹמִגְדְלֵּוֹת אֹן הֹייתִי בַעִּינִין כַמַוְצֵאַת שַׁלְּוֹם: מֹתִיבֹאַ זּ בֹגִישׁתֹא דישר׳ זֹאַמֹּרֹא אַנֹא תֹקִיפֿא בֹפֹתנְמִי אוֹרִיתֹא כֹשוֹרֹא ובֹנִי חֹסִינִין בֹמנדֹלֹא ובההוא זֹמנֹא תֹהֹא בֹנִשתֹא דיש׳ר מישבֹהֹא הֹחֹמִין בַעִּינִי מֹרהֹא וֹיהֹון שַׁאַלִין בִשַּׁלְמַהָא בַּלְ דִּיִידִי אַרעַא:
- מו ברב הֿיה לשלמה בּבעל המון נֹתן את הברם לנוטרים איש יביא בַבּרֹיו אֹלֹךְ כַבֹּרָ: אוֹמֹה הֹדֹא בֹלִיקֹת בַעַּרבִיה דֹמַרִי עַׁלְמַא דִשְלְמַא וֹעִימִיה יו דֹהֹיא מֹתִילֹא לֹכַרְמֹא אוֹתִיב יֹתָה |בֹירושלֹם ומֹפֹר יֹתָה בֹּיִד מֹלְבֹיֹא דֹבֵית דוֹד דִיהֹון נַטַרִין יֹתָה הִי כַּמֹא דֹאַרִיכֹא נַטַר לְבַרמִיה וַבַּתֹר דִּמִית שַּׁלְמֵׁה מֹלכֹא דישר׳ אשתארת בירוי דרחבעם בריה אתא ירבעם בר ובש ופּליג עֹמִיה ְ ורֹבר מֹן זֹדוֹיה עַפֹר שׁבטין עַל מומר פומיה דֹאַהֹייה דּמֹן שׁילֹו דהוא נוברא רבא:
- בו ברמי שׁלִי לַבַּנִי הֹאלָף לֹךְ שׁלְמֹה ומֹאחִים לְנֹפַרִים אֹת בֹּרוֹן:

עלהא ועלה בא מסכינא היא והיא מסכינא EF עלהא ואפלו וואפלו בעלהא ב וֹדכר [וֹיִדכר ביה וְבה בּ דעסקן בּ בּעָלֹיקין וְדעׁלִיקוּ בּּרּ בּיה וְבה בּ ביה וְבה בּיה וְבה בּיה וְבֹּר בּ ן ההא ב ובההיא ובההוא הי EF לֹקְבֹיל וְלְקבֹיל ב דכתיבא [רכתיבין וַכֹפַריו ה EF לַנֹי [לנוטרים 3 בשלמא ובשלמהא ל EF ההי אַריו C; בּבְריוֹ EF אַרֹא מְרִי פּבּריוֹ בעירביה נבערביה בעירביה בעירביה בעירביה ווהרא אַ עִּימֹה EFL] > AB ווֹמָה ווֹה הוֹ EFL] אוֹל בירושלם בירושלם בירושלם בון אוֹמָה בוּ בּוֹר בּוֹר בּוֹר בּוֹי וֹלברמיה במא במיר ונטר F דאריםא ודאריםא EF נטיר ונטר דאריםא בתר נובתר ב לכרמא E איטתאראר בו בתר נובתר BE; איטתארא F ופליג BEF עמיה EFL] עליה AB; +מיכותא L מילכותא בלי ופליג 

בד שֿמע שׁלֹמֹה מֹלבֹא דישר׳ נבוֹאֹתִיה דֹאֹהֹיֹה דֹמוֹ שִׁילוֹ בֹעֹא למקטליה וֹעַרֹּק אַחִייֹה וֹאוֹל לֹמצרִים מוּ קֹרֹם שׁלֹמה בֹהֹהִיא שַׁעַתֹא אַתאַמֹר בֹנבואֿה לשלמה למהוי שליט בעסר שבטין כל יומוהי ובתר מותיה יהי שליט בֹהון יֹרבעשׁם בר גֹבשׁ וֹתרֹין שׁבשׁין יֹהודֹה ובֹנישׁין ישׁלוֹט בֹהוֹן רֹחבעשׁ בר שלמה:

בוז הֹיוֹשַבֹּת בֹגנִים הברים מקשׁיבִים לֹקוֹלֶךְ השמיעִינִי: אַמֹּר שֹּלְמֹה נֹבֹייא בֹסֹוף נֹבוֹאֹתִיה עַתִּיד מַרִי עַׁלְמַא דְּיִימַר לְבנִשׁתְא דִּישׁרְאֵל דִמתִילֹא לֹנִינֿתֹא לְּלִילֹא בִינִי אוֹמֹיֹא וֹיֹתֹבֹא בַבֵּי מִדרֹשֹא עָם הַבִּדִי סֹנְהַדְרִין וֹשאֹר עַמֹא דֹמתִילִין לַלְּלְ דִיש מֹתִיבַתֹא וֹאֹלֹפִין מֹן בוֹמִיה בֹתנֹמִי אוֹריֹתֹא אُשמֹעִינִי לֹל מֹלֹייִר בַעִידֹן דֹאָת יֹתֹבֹא לֹזֹכֹאָה וֹלִדְכֹאָה וֹאִיהִי מֹסבִים לֹבֹל מֹה דֹאָת סו יַעֿבֿדא:

י ברח דודי ודמה לד לצבי או לטופר האילים על הדי בשמים: בֹּהֹהִיא שַׁעַתֹא יִימַרוּן כַּבִי יִשרֹאל עַרוּק לֹךְ רֹחִימִי מַדִּי עַׁלְמַא מֹאֹרעָא הֹרֹא מَמֹאבֹתֹא זֹחִשרי שֹבִינֹתֹך בשמי מֹרוֹמֹא ובעִידֹן עַׂקֹחֹן דֹאנֹחֹנֹא מֹצֹלן קֹדֹמֹך תַהִּי רְמִי לְטָבֵיֹא רָבִעִידִן דֹּרְמִיךְ עִינֹא הֹרָא קֹמִיין וֹעִינֹא חֹדֹא פֿתֹיה אוֹ בּגַיִּדֹן דִּרְמִיךְ עִינֹא

[לשלמה : L בואול למצרים מן קדם שלמה 2 שילה ןשילו ו וֹהֹי E; בֿעשׁר בֹעשׁר בֹעשׁר בֹעשׁר בֹעשׁר בֹעשׁר בֹעשׁר בּעשׁר בּעשׁר בּעשׁר בּעשׁר בּעשׁר בּעשׁר בּעשׁר בּעשׁר ונבייא ד ב יהא EF יהא ביישלוט ביישלוט ב א יישלוט ב יהא ב יישלוט בייא די ב יהא >L עתיד (עתיד E בסוף יומיא את + [דייטראל L למימר בסוף יומיא את בכית EF; בכית בי וותיבא וותבא א כנישתא דייטראל EF; בכית בייטראל ב פתנמיה (פתנמי L דצייתין וּדֹמֹתִין (דֹמֹתִילִין הַ בּתֹנמיה ב וֹלרכאה EF מליך וְמֹלִייך הו EF משמעיני וְאִשמעיני בּן ולחייבא EFL עברת וְעברא וו א EFL עברת וְעברא בו בו אלהייבא EFL אלהייבא וֹתישרי L מסאבא ןמסאבתא 14 בנייטתא דייטראל ןייטראל 13 [וֹתישרי ב ותשהי EF; ותישרי L מצלין נמצלין בעקתין בדי EF; עקתין L מצלין נמצלין נב דרמיך (ברמיך F (corr.) דרמיך ברמיך (דרמיך ברמיך (דרמיך ברמיך ברמיך ברמיך ברמיך ברמיך ברמיך ברמיך ברמיך ברמיך prm. יהי L

בֹאורוֹילא דֹאִילֹא דֹבעידן דעריק מסתכל בֿתריה כון את תהי משגח בֹן וֹמֹסתֹבֹל בֹצֹעַרֹן ובסינופֿן מֹשׁמֹי מֹרוֹמֹא עֹד וֹמֹן דֹתֹרעִי וֹתפרוה יֹתוֹ עֹל טוריא דירוש וֹתֹמֹן יֹסֹקון בֹהֹניֹא קֹרֹמֹך קְטוֹרֹת בוסמין:

בּ דֹעַרִיק וְדֹעַרִיק EF בֹאוֹלָא וְדֹאִילָא EF בֹארוֹילָא וְכֹאורוֹילָא בּ דֹעֹרִיק וְדֹעַרִיק בּ אנת [אֹת L בֹתֹתרֹעִי [דֹתֹרעִי EFL] אנת ב אנת ב ב דֹתֹתרֹעִי בּתֹתרֹעִי בּתֹתרֹעִי בּבּרעון אומן ב דתיתרעי E; בן +די תתרעי בן ותעיל יתן +[יתן בן +די תתרעי 3 בוֹליֹא EFL בוסמנין [בוסמין B יֹסֹקון [יסֹקון L

(Concluded.)



## KLATZKIN'S HERMANN COHEN¹

This is a very well written book, written with the heart—a sad heart—and not merely with the head, by an able pupil about his distinguished and personally beloved teacher. The sadness of heart is due not merely to the fact that the distinguished and beloved master was dead—had recently died, but much more so—so it appears to the reader and is not concealed by the writer—to the fact that the work of the master represented to the mind of the pupil the irony and the tragedy of Jewish life in the lands of their dispersion. The author of the little book cannot help feeling that Hermann Cohen was a great intellect gone astray, that he expended his wonderful powers in a cause which is a mistake and which is fast becoming ancient history.

To be more explicit, Klatzkin is a Zionist: Cohen was opposed to Zionism. He was a Jew of the Reform wing, and was one of the most distinguished philosophers of Germany. He was professor at the University of Marburg, was a follower of Kant, whose ideas he expounded. But he was not a mere exponent of the philosopher of Königsberg, he was the founder of a system of his own based upon Kant, which attracted disciples, and he thus became the head of the so-called Neo-Kantian school of Marburg. The work that he did as a philosopher pure and simple was creditable to him as an individual, and to the Jews of whom he was a distinguished and faithful son. But Cohen did more than philosophize in the abstract, he made his Judaism tell in his philosophy. He was aggressively Jewish in his thinking. Great admirer as he was of the Greeks and their contributions to logic and science and ethics and

<sup>1</sup> Hermann Cohen, von Jacob Klatzkin, Berlin; mit einem Bildniss nach einer Radierung von Hernann Struck. Jüdischer Verlag, 1919. pp. 100.

philosophy, he pointed out that no philosophical and ethical system is true that does not place at its centre the idea of ethical monotheism, which is the essence of Judaism. The Godidea in Judaism, he insists again and again, is not to be taken in the sense of a being existing in nature, whose attributes can be discovered by metaphysical and scientific inquiry, but that the Jewish God is the impersonation of the ethical idea. This distinguishes Judaism from all mythical religions as he calls them, in which God is regarded as a natural cause of the physical universe. With this conception of Judaism he united the notion that that is the important possession of the Jews, that it is their mission to preach that notion to the world, and it would be untrue to their destiny to endeavour to become a political entity and return to Palestine and form a State there.

This turn of Cohen's thought his biographer sincerely and sorrowfully regrets as being a great error, which is wholly explicable as the philosophy of the Reform movement of Judaism to which Cohen was presented as an offering by the 'Zeitgeist'. Klatzkin laments that so mistaken a movement should have won for its cause so great a man, for Reform is to him a lost cause, and he deplores the fact that his great teacher should have chosen to connect his name indissolubly with it.

All loyal Zionists will no doubt share Klatzkin's view, but to the impartial student it is anything but a matter for regret that an important Jewish movement which is here to stay shall have found so great a philosophical exponent. May orthodoxy and Zionism have equally good fortune.

The philosophical greatness of Hermann Cohen is beyond question, though the present writer must confess that he has found Cohen practically unreadable. So much the worse, no doubt, for the present writer. But Klatzkin's book is not concerned primarily with Cohen's philosophy generally, but with Cohen as a Jewish philosopher, and here the present writer, though for different reasons, agrees with Klatzkin in owning to a considerable measure of dissatisfaction. For reasons of his own, which cannot be discussed here, he doubts very much the

accuracy of Cohen's interpretations of Judaism or of the Jewisl thinkers of the Middle Ages. To cite one instance, Cohen's motivation of the negative doctrine of attributes of the mediaeval Jewish philosophers as being due to the ethical essence of Judaism and its ethical conception of God appears to the present writer as a misreading or ignoring of the history of philosophy and of the historical influences under which the mediaeval Jewish thinkers stood. This is not, however, the place to expatiate upon the matter.

But if it is true that the impartial student will not begrudge the Reform movement so distinguished an exponent as Hermann Cohen, he will share all the dissatisfaction and perhaps astonishment and disillusion of Klatzkin when he learns from the latter that during the war Cohen actually wrote a book, Deutschtum und Judentum. in which he defended the thesis that Judaism and Germanism have a common philosophy of life and, mirabile dictu! that all Jews in all lands should look to Germany as the mother of their soul! One is apt to lose faith in philosophy as a science when one sees how it is being used to defend the interest of the hour. It is no doubt one of the aberrations due to the war, which their authors will be glad to forget, but it is not flattering to the human mind as a source of unbiased truth. In view of Cohen's doubtful interpretations of Jewish thought in times of peace, there is perhaps less wonder that under stress of war his subjectivism should have gone to the limit of the absurd. And it is with deep concern and sincere reluctance that his faithful disciple takes him mercilessly to task for this last perpetration which contradicts, as Klatzkin shows, every statement on the question expressed by Cohen in his systematic works which are supposed to represent the mature convictions attained in a life of intense intellectual activity.

ISAAC HUSIK.

University of Pennsylvania.

## A POLEMICAL WORK AGAINST KARAITE AND OTHER SECTARIES

By JACOB MANN, Baltimore Hebrew College.

ONE of the foremost tasks of Jewish scholarship at present is the publication of the entire literary remains brought to light from the Cairo Genizah. Every branch of Jewish science is amply represented in these remarkable finds. The early Karaite writings form no exception. The highly important community of Fustat must have had a Karaite section prominent both in numbers and in culture.1 Thus works of the first period of the sect were preserved by its followers residing in that city. The end of the ninth century closes, as far as literature goes, the first period of Karaism. Almost all the contemporary writers composed their works in Hebrew, whereas in the tenth and eleventh centuries Arabic became the chief mode of expression for Karaite literateurs.<sup>2</sup> The productions of these early Karaites, succeeding 'Anan, are only scantily known. The repudiation of Rabbinism and the erecting of a new structure of legalism on the Bible text must have given ample opportunities for literary activity. The ardour of the partisan undoubtedly engendered many a pointed polemical work. The few writings of this period, hitherto

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See now Mann, The Jews in Egypt and in Palestine under the Farinial Caliphs, 1920, vol. I, pp. 140-1, 177.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp. Poznański in Hastings' Encyclopaedia of Religion and Ethics, VII (1914), 662 ff. See also Steinschneider, Arab. Liter. der Juden, § 37.

known or heard of, cannot be taken as the complete literary effort of a sect in Israel already in existence for about a century and a half.

Any new addition to this early literature is of importance for a fuller understanding of the development of the sect. Fragments of early Karaite works, emanating from the Genizah, are the more welcome as they are free from the suspicion of having been tampered with by a modern Karaite—pace Firkowicz—ad gloriam Karaismi.

Of the Hebrew Genizah fragments, to be edited in this and in the subsequent papers, the first only is an early anti-sectarian polemical work, while the rest are by Karaite writers. They have all (except one) in common a polemical tendency, more or less pronounced. They are all anonymous, as in each case the beginning and the end are missing. The details of Karaite Bible exegesis, legalism, and theology, as they occur in the manuscripts, are fully discussed in the introductory remarks as well as in the foot-notes. Possible identifications of the authors of some of the fragments are indicated in due place. But it is best not to dogmatize in a branch of literature only partially known.

Finally, it is my pleasant duty to express my thanks to the staff of the Cambridge University Library, for their kind assistance in my work. I am also under a debt of gratitude to Mr. Elkan Adler for his kind permission to use his valuable manuscripts for the purpose of publication.

Fragment A, belonging to the Taylor-Schechter Collection at Cambridge (T.-S. 8 K 25°), consists of two detached

quires, each consisting of two joined leaves, paper, square writing, size 17.6 × 14 cm. Though the handwriting is not of an early date, probably of the eleventh or twelfth centuries, the subject-matter is evidently old. The manuscript is very likely a copy made from an earlier work.

The four continuous leaves of the fragment contain a few dark passages which I have been unable to illumine. But this very fact justifies at the same time the publication of the manuscript in the hope that some readers will contribute to its elucidation.

We have before us a part of a polemical treatise by a Rabbanite Jew directed against Karaite and other sectaries. Our author accuses these of eclecticism, borrowing alike from Samaritans, Christians, Muhammedans, and Brahmans. He is conversant with the Christological inferences from the Bible as to Jesus and his church. These he cites in an effectively sarcastic manner. Unlike the original Samaritans, the Kutim, who only adopted Judaism on account of the lions that wrought destruction among them. the Christians ('Nazarenes'), he argues, honestly desired to join Judaism, but were misled by their spiritual guides into assuming that they were 'the new Israel', possessing 'the new Torah and the new covenant', and endowed with the new spirit and heart' as foretold by the prophets. Our author is therefore very indignant with 'our brethren. our teachers, rebellious and (like pricking) thorns',4 who put forward the claim of Christianity having superseded Judaism, and the believers in Jesus having become God's chosen people. He continues to prove from the Bible that

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fel. 2, r., ll. 7 ft. <sup>4</sup> Fel. 2, v., l. r.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cp. Diestel, Geschichte des A. T. in der christlichen Kirche (1869). The Christians may apply to themselves the Old Testament, with all its graces

only the lineal descendants of Jacob are to be in possession of God's Torah.<sup>6</sup> Our author alludes to the churches with their images and paintings picturing Jesus' life-story from his birth to his end.<sup>7</sup> In general, the familiar details about the founder of Christianity, as found in the other תולדות ישו ,8 recur in our fragment.<sup>9</sup>

Those that put forward the above claims of Christianity encroach upon Israel's heritage as 'the chosen people'. The author condemns their action as worse than that of the Samaritans or of the Jewish instructors of Muhammed. Here interesting details are given concerning the early career of the founder of Islām, and the help he received from Jewish scholars in promulgating his teachings. Some of these details I could not verify from other sources. I trust that readers with a more intimate knowledge of early Muhammedan tradition will elucidate these points.

Our author maintains that Jewish scholars had the chief share in the building up of Muhammed's new faith. They purposely shaped it in such a manner as never to allow the claim to arise of its having ousted and displaced Judaism. The author speaks here, of course, from the point of view shared by many Jews living in Muslim countries. It is appropriate to quote here the well-known renegade Samuel ibn Yaḥya al-Magribi (adopted Islām in 1163), who describes what the Jews (in truth some of them) think about and promises, because they are the true Israel—a sentence which had been proved by the older Fathers, and was regarded as axiomatic by the later ones (p. 42). The real true law is that which Isaiah [51, 4, 5] and Jeremiah (31, 31, 32) have prophesied, and which is accomplished in the New Testament [19, 43, 44].

<sup>6</sup> Fols. 2b, r. and v., 2c, r. 7 Fol. 2c, v., 11. 3 ff.

<sup>8</sup> Cp. Krauss. Das Leben Jesu nach judischen Quellen, 1902.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Fol. 2 c, r., ll. 16 ff.

<sup>11</sup> Cp. fol. 2 a, r., ll. 6, 7.

this religion.<sup>12</sup> Muhammed was, according to them, a merchant who saw in a dream that he would once come to rule. On his business travels he met Jewish scholars who predicted his future. They gave him as a companion 'Abdallāh b. Salām, by whom Muhammed was initiated into the knowledge of the Torah. 'Abdallāh made Muhammed proclaim that a husband may re-marry his divorced wife only in case she had meanwhile become another man's wife and was divorced from him. According to the opinion of the Jews, 'Abdallāh did this in order that the children of the Muslims should be illegitimate—which they actually were according to Jewish law.

But far from repeating popular gossip, our author mentions several genuine traditions about Muhammed. His remarks, therefore, deserve attention. Let us first state in the author's own words what he reports about Muhammed. ' Had they (the Christians) only acted as did to us our enemies whom Esar-haddon brought up from Cuta (i.e. the Samaritans) and as those who succeeded them did to the shepherd in the well-known place on New Mount. His (Muhammed's) dealings were with the monk who lived in the place called Balkin (the Balka), (and) on the pillar, known as the Sign of Heaven, (he dealt) with the ten elders, (viz.) Abraham, called Ka'b al-Ahbār; Absalom, called 'Abdallāh b. Salām; Jacob, called 'Amr the Witness; John, called "He that has been routed into the garden", and their companions every one by name and surname. These came to him (Muhammed) and composed for him the "Sign of Disgrace" (i.e. the Kurān), each of them inserting (therein) his name. So it is written in דּרָ בין

<sup>12</sup> See Schreiner, Monatsschrift, XLII, 221.

the Cow (i.e. the second Sura). In this manner did the scholars of Israel counsel in order to silence the Wicked, all this being a cause of saving God's people that he (Muhammed?) might not harm them by his devices.' 13

We adjoin here a running commentary on this remarkable and interesting passage, using the Muhammedan traditions chiefly as collected by Sprenger. 14 It is known that in his earliest youth Muhammed had to gain a livelihood as a shepherd, since the small fortune which he had inherited from his father could not last long. He fed the goats and the sheep of the Meccans, an occupation which among the Bedouins was assigned only to slaves and servants.15 But when Muhammed began to visit the cave on Mount Hirā, where he is supposed to have had the first revelation, he was no longer a shepherd. He was already married to Hadiga, having previously been in her employ for some years as a merchant.16 Our author evidently refers to Mount Hirā which, for some unknown reason, he calls New Mount. Perhaps this is due to the fact that Muhammed changed the name of the mount into Jabal al-nur, Mount of Light.17

The monk, mentioned in the fragment, is undoubtedly the Rāhib Baḥira whom Muhammed is supposed to have met on one of his travels in Shām and from whom he received recognition as the future prophet. According to one tradition this monk lived in Mayfa'a in the Balka (in Moabitis), while according to another Baḥira resided in the village of Kofayr, six miles from Bocra. So far

<sup>18</sup> Fols. 2, v., ll. 12-18, and 2a, r., ll. 1-7.

<sup>14</sup> Das Leben und die Lehre des Mohammad.

<sup>17</sup> See Sprenger, I, 296.

<sup>18</sup> Sprenger, I, 189, note 2.

our author is well versed in the tradition as to the place of meeting of Bahira and Muhammed. But what is the meaning of 'the pillar known as "the Sign of Heaven"? Is there a confusion of Bahira with the famous Joshua the Stylite, who derived his name from his determination to spend the rest of his days on a column ( $\sigma \tau \dot{\eta} \lambda \eta$ , עמוד)? But more likely we have here a detail of early Muhammedan tradition which, however, I could not verify.

Our author knows, moreover, of ten Jewish scholars who joined Muhammed. As far as known to me, the Hebrew names of three of them are given here for the first time.19 The Muhammedan tradition, as collected by Sprenger,2 knows only of the following adherents of Islām, 'Abdallāh b. Salām, Yāmyn b. Yāmyn, Wahb b. Munabbih, Ka'b al-Ahbar, Ibn Tayyahan, and Bahira the Rāhib. About the last it needs only to be added that, according to one report, he was formerly a Jew with the name of סיר or ייפּבּר. On his conversion he assumed the name of Georgios or Sergis.21 The other persons mentioned were not all

<sup>19</sup> Since this paper was written B. Chapira (RÉJ., LXIX, (1919), p. 91, note 1) refers to a Genizah fragment in the possession of Mr. Adler, which bears the title, 'History of Muhammed's Companions: Appendix to the Book of Chronicles,' and wherein we have a similar account to the effect that a certain number of Jewish scholars, among them Absalom, surnamed Abd as-Salām, and Abraham, called Ka'b al-Ahbār, accepted Islām from Muhammed in order to avert dangers threatening the Jews. They composed the Kurān for him, each of them adding his name in a Sura (ועמלו לה קראן וכתבו אסמאהם כל ואחר פי סורת. In order to revenge themselves on Muhammed, they stealthily inserted in one of the Suras a phrase alluding to their collaboration. Though written in Arabic, this fragment has a Hebrew sentence בך יעצו חכמי ישראל לאלם הרשע as found in our text 2 a, recto. 1. 5). There is thus a clear connexion between these two accounts. Let us hope that MS. Adler will soon be published in extenso.

<sup>2</sup> I, 45 ff.

<sup>21</sup> See Weil, Mohammed der Prophet, 29, note 1. For the Christian Bahira

Muhammed's contemporaries. 'Abdallāh b. Salām is supposed to have joined the prophet immediately after the Hegira, giving him the benefit of his Jewish knowledge.<sup>22</sup> In Muhammedan tradition 'Abdallāh has become the typical representative of that group of Jewish scribes who honoured truth, and admitted that Muhammed was the prophet predicted in the Taurāt (Torah).<sup>23</sup> According to our fragment his Jewish name was Absalom. Yāmyn b. Yāmyn was also a personal friend and follower of the prophet. Probably he is included in the number of the ten scholars mentioned in our fragment.

On the other hand, Ka'b al-Aḥbār, a Jew of the Himyar, knew not Muhammed. In the reign of Abū-Beķr he came to Medina and became a convert to Islām. On account of his great learning (styled al-Aḥbar, החבר), he became one of the church fathers of the new religion. His Jewish name was Abū-Isḥaķ (= Abraham, as in our fragment) b. Mātii.²¹ Wahb b. Munabbih was younger than Ka'b, but just as important in the capacity of a church father of Islām. It is, however, doubtful whether he was originally a Jew.²¹ Finally, Ibn Tayyahān, a Syrian Jew living in Medina, is supposed to have predicted Muhammed's prophecy and to have observed the five daily prayers. He died before the appearance of the prophet.²⁶ According to Ibn Sa'ad his name was Abū-'Omayr Ibn Tayyahān.

legend, see Gottheil, Zeitschrift für Assyriologie, XIV, 214 ff. Cp. also Steinschneider, Arabische Literatur der Juden, § 12.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Sprenger, I. 54; cp. Steinschneider, l. c., § 11.

<sup>28</sup> See Horovitz, Houtsma's Encyclopaedia of Islam, I, 30, 31.

<sup>4</sup> Steinschneider, I. c., § 13.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Steinschneider, l. c., § 14. See further Huart, Journal Asiatique, 1904, IV, 331 ff.

<sup>28</sup> Sprenger, I, 38, 39, note 1.

There is no doubt that he is meant by our author as Jacob, called 'Amr the Witness, on account of his testimony to Muhammed's future prophecy. But I am unable to ascertain the identity of John. called 'He that was routed into the garden'.

These ten scholars are stated to have composed the Kurān for Muhammed. They inserted their names in the second Sura, the Cow, by means of ק ק קה. The meaning of this sentence is not clear to me. But I cannot refrain from offering the suggestion that the expression לאלם הרשע, in the next sentence, is equivalent to לישו הרשע. ALM are, of course, the symbolic letters at the beginning of the second Sura. Now, if we permute AL by means of the scheme of letters אָר (i.e. אי , בך, &c.) and M by גין (i.e. אע, בב, &c.), we obtain the word ישו! Is this, perhaps, the 'sign of disgrace' (אות הקלון) that the name of Jesus heads the second Sura? 27

<sup>27</sup> A similar theory we read in Barceloni's Commentary on Sefer Yesirah ed. Halberstam, 146. ll. 9 ff., about the Latin alphabet: ובשם שאתה מוצא אותיות הקדש עשויות בחכמה ועליהן אין להוסיף ומהן אין לגרוע ותמצא בהן כל חשבון כמו שפירשנו ואין האותיות משמשות בקילותיהן אלא תחלת הקול כגון מן האל"ף א' ומן הבי"ת ב"א ומן הגימ"ל ג"א וכן כולן וכשם שאתה מוצא כל האותיות הקדש בחכמה ועל הסדר כך אתה מוצא אותיות שבדו אחרים מלבן כגון אותיות הטועים וזולתן שאין מחשבין בהן חשבון ועשו כ"ג אותיות מלבן שהוציאו משלנו ומשאר האותיות שמצאו . . . ואתה מוצא אותיותיה; בכמה תהפוכות שפעמים משתמשין מן האות תחלת הקול א"ב וזולתן יפעמים משתמשין הקול בסוף האות ומניחין את הקול כנון שמשתמשין מ' מא"ם ול' מא"ל ונון מאי"ן ום' מאכ"ם וכמה מזולתן ועוד אתה מוצא שיש להן כ"ג אותיות י' מכאן ו' מכאן ויטלויטה באמצע ואותן ג' באמצע הם אי"ל אי"ם אי"ן וי' מכאן ויטלויטה באמצע ואותן ג' באמצע הם אי לפי שאותם שתיקנו להם האותיות לפי שידעו שאין בהם ממש כתבו באמצע האמת שלנו להודיע ולכחש השקר שטופלין בלי מדה וקורין אלוה למי שהיה אדם ולכך באו אותי והשילו אותי באמצע להכחיש כל שעותן

At fol. 2 a, r., ll. 7-8, there is an evident break in the fragment. The construction is loose. The writer began,28 'Had they done like', &c., but the sequence is missing. He then abruptly begins to berate the Jewish sectaries for their eclecticism, actually commencing in the middle of a sentence ('to separate themselves, &c.', להיבדל וכו'), fol. 2 a, r., ll. 8 ff.). It is very likely that the copyist was woolgathering. He began to repeat a sentence (ll. 7-8) from the preceding page. Discovering his mistake and trying to find the exact place, he overlooked in the original before him a whole passage, possibly a page.20 What the missing part contained can only be surmised. Our author complained that the Christians acted worse than Samaritans and Muhammed's Jewish instructors, because they claimed to be the true Israel and ascribed divinity to Jesus. After having spoken of Samaritans, Christians, and Muslims, the writer began his polemics against the sectaries he had in mind, accusing them of severing themselves from the body of Israel by rejecting 'the statutes of the holy Torah' (i.e. Rabbinism) and hastily adopting dogmas of other religions.30

These are the author's charges. 'For they said." We have concluded a covenant with the Mu'tazila ('the separatists', כיובדלי) of the children of Ishmael as regards the beginning of the month and other matters; with Edom (i. e. Christianity) we made a treaty concerning 'And ye

<sup>...</sup> אין אם אל אין אם ווהו אם אל אין. והעידו האטת באלו השליש אותיות שאין לו אם ווהו אם אל אין. See on this whole passage Kaufmann, REJ., XVI, 146-8, and also Bacher, ibid., XVII, 280, note 4.

<sup>28</sup> Fol. 2, v., l. 12-fol. 2a, r., l. 7.

<sup>29</sup> It should be noted that likewise a whole paragraph, fol 2, v., ll. 10-14, is anticipated from a following page, fol. 2 b, r., ll. 3-7.

<sup>30</sup> Fol. 2a, r., 11. 8 ff.

count from the morrow of the Sabbath' (i. c. Pentecost always to be on a Sunday); the falsehood of the Kutim we have made our stronghold concerning 'Ye kindle no fire in all your dwellings': and we hid ourselves in the lies of the Brahmans who say about God's commandments, both those that should be done and those that must not that they are hidden in the hearts of the talkers till their time (of death) come." Our author continues to polemize against the last that the laws are 'not hidden in the recesses of the hearts nor in the innermost of the kidneys, but are to be kept and practised by mouth, heart, and all the five senses'. The next five lines are not clear to me. About the 'five senses' in Jewish literature, I need only refer to David Kaufmann's monograph, *Die Sinne*.

It is evident that our author accuses the Karaites of having adopted the fixing of the calendar by means of lunar observation and thereby following the Muhammedans. 'Anan is supposed to have done this in order to ingratiate himself with the Caliph." In this respect the Karaites followed the Muhammedans in general and not only the Mu'tazila. The latter, however, were their example in other instances the character of which, however, our author unfortunately fails to mention. But it is highly interesting to find him alluding to the Mu'tazila doctrines as one of the sources of Karaism. As Harkavy writes, '4 'Gradually the Karaite leaders abandoned their controversies relating to individual laws and details referring to cult, and turned

<sup>81</sup> Fol. 2a, r., l. 13-v., l. 2. 82 Fol. 2a, v., ll. 14-16.

<sup>33</sup> Cp. Pinsker, Likhute, נופחים, 95 and 103; Hebrew Graetz, III, 442. The early Karaite author of Fragment B (fol. 17, v., l. 1) writes: מתך מתכית ישמעאל זהם אוהבים לשומרי חודש ביריח ולמה תיראו מן רבנין.

<sup>34</sup> JE., VIII. 438. col. 1.

their attention to principles concerning dogma and the Mosaic Law in contradiction to Rabbinical oral law, visibly proceeding under the influence of the Islamic "kalām" and mu'tazila, especially the "uṣul al-fikh" of the Muhammedans.' Already Maimonides remarked that the Ḥaraite philosophical writers followed the Mu'tazilite kalām in their proofs of the existence of God and His unity.<sup>35</sup>

Our author further accuses the Karaites, in the true fashion of a controversialist, of following Christianity in always fixing Pentecost to be on a Sunday. He omits the fact that the Sadducees, or Boethusians, were the originators of this practice. While the strict principle of allowing no fire or light of any kind on the Sabbath, as practised by the Samaritans and adopted by the rigoristic Karaites, is well known, most interesting is our author's attack on the allegoristic school of the Karaites. Harkavy (l. c., 438, col. 2) writes, 'In some Karaite circles of the ninth and tenth centuries there arose, perhaps under Gnostic influence an antagonism to the ceremonial law and the dogma of traditional Judaism similar to the inimical attitude towards Jewish law found among the first Gnostic circles. This antagonism went so far, for instance, that the Sabbath and the feast days were regarded merely as memorial days during the existence of the Jewish state, their observance being no longer obligatory in the exile.' 36

מנם זה המעם מזער שתמצאהו מדברי ענין גו, גו, ז. מורה נבוכים אמנם זה המעם מנינים הענין לקצת הנאונים ואצל הקראים, הם ענינים הייחוד ומה שנתגלה מזה הענין לקחום מן המדברים מן הישמעאלים.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Kirkisani (ed. Harkavy, 312, 8) states that the Yudganiya held that the observance of the Sabbath and the festivals ceased in the present, and had only the character of a memorial. Some Karaites were of the same opinion. Cp. also Poznański, REJ., L, 17 ff.

Evidently our writer has this section in mind when charging them with adopting the view that the laws need only be kept in spirit but not in practice. The radical Karaites would by this principle abrogate not only the Sabbath and the festivals but the Law as a whole. Our author accuses them to be the followers of the Brahmans (Barāhima) who negate the laws by absolutely rejecting prophecy. As Sharastani (tr. Haarbrückner, II, 356) describes them, these sectaries maintained that the intellect pointed to the fact that the world had a wise Creator who would not oblige his creation to do anything discreditable. But the originators of the laws have ordained much degradation of the intellect, e.g. the turning towards a certain building during prayer (i.e. the Kiblah), the going round, the running and the throwing of stones, the putting on of pilgrim garments, the (prescribed) cries, the kissing of the dumb stone (i.e. the black stone of the Ka'bah), likewise the slaughtering of animals for sacrifice, the prohibition of what could serve man as food and the permission of what would injure his constitution, &c. All these things are against the dictates of the intellect. By extending this principle all law is negated. A section of the Barāhima were the people of 'thought and imagination'. To them belonged the Bakrantīnīya (ibid., p. 361) whose custom was to bind their body, from the waist to the breast, with iron in order that their body should not burst from the abundance of knowledge, the power of imagination, and the power of thought. Very likely our author refers to the latter by caustically remarking that the laws are 'not hidden in the recesses of the hearts nor in the innermost of the kidneys' but are to be kept outwardly and in reality. The radical wing of Karaism stood thus under the influence of the Barāhima,

as indicated in our fragment, rather than under the Gnosticism of the first centuries, C.E. Likewise the allegorical school of Karaites, a notable exponent of which we have in Benjamin al-Nahawendi,37 borrowed its equipment more probably from the Muhammedan sect of the Isma'īliyya than from the Alexandrian allegorists of the time of Philo. This sect arose about 755/6, but in 838 its adherents joined the extreme Shiites. There existed several grades of membership. In the fifth grade the doctrine was taught that the real internal meaning of the Kurān was much removed from the external meaning of the text, thus paving the way for an allegorical interpretation which destroyed the positive teaching of the laws. This was done in the sixth grade by extending the allegorization especially to the religious duties which became for the initiated pure symbolism.38 Similarly amongst the early Karaites, those that adopted the allegorical method of Bible interpretation were divided as regards the extent of following up the logical results of their theories. There are, of course, interesting parallels with the Allegorists of Alexandria. Philo (De Migr. Abr. xvi) denounced the extremists who neglected the actual observance of the laws owing to the allegorical interpretation imparted to them. No less than Philo, Benjamin, indeed, held the practice of the Law as obligatory. But, just as in Philo's times, allegory when radically applied to the Bible would result in keeping the commandments as symbols only

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> See particularly Poznański, REJ., l. c., 1 ff., and in Studies in Jewish Later, in honour of Kohler, 237–59: 'Allegorische Gesetzesauslegung bei den älteren Karäern'.

<sup>\*</sup> See August M Iler, Der Isläm im Morgen- u. Abendland, I, 558 ff. Cp. also Goldziber, Streitschrift des Guzáli zegen die Bālinijja-Sekte, 1915, 3 ff.

while abrogating them in practice. The extreme Karaites were probably stimulated by doctrines in vogue in the large Arab society without. Altogether Karaism stood greatly under the influence of the current schools and heterodoxies within Islām.

In general we see that all shades of Karaism are taken to task in our polemical work. The emphatic opposition to Christianity and, in a smaller degree, to Islām, is, perhaps, directed against the followers of Abū-Isā. According to Kirkisani, they acknowledged the prophecy of Jesus, the son of Mary, and that of Muhammed, contending that each of these two was sent to his own people. The Dasturians (i.e. the sectaries living in Tustar, modern Shuster, in Persia) also admitted the relative truth of Christianity and Islām. If Ibn Hazm's tradition be correct, the followers of Abū-'Isā even maintained 'that Jesus was a human being created by God in the womb of Mary without a male'.39 Hence the allusions in our fragment to Jesus' origin.40 Likewise Kirkisani's refutation of these two religions serves simply as an appendix to his polemics against Abū-'Isā's teachings.41 The name of the author of our fragment cannot even be surmised. Let us hope that further Genizah finds will supply the missing beginning and conclusion of this very interesting work.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> See the passages cited by Friedländer, JQR., N. S., III, 240-43.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Fol. 2, r., ll. 15-18; 2 c, r., ll. 16-17.

<sup>41</sup> See Friedländer, Zeitschrift für Assyriologie, XXVI, 96. In this connexion reference is made to several specific attacks on Christian exegesis to be found in Barceloni's Yeşirah Commentary (ed. Halberstam), pp. 13, ll. 19 ff.; 75, ll. 12 ff.; 76, bottom; 146, ll. 9 ff.; 175, ll. 29 ff. See also Bacher, REJ., XVII, 279-80.

[Dots over letters, except when indicating abbreviations or vowels, denote that the reading is doubtful. The Bible quotations are overlined by me.]

### Α

(fol. 2, recto)

על ידי ישעיהו בן אמוין הנביא ועתה

יי אלהים שלחני ורוחו: " וכי על כן קראו

לישו בן פנדרא אבא וברא ורוחא דקודשא "

כאשר מעוי בכל בני יש ווה אחד מהם "

ז או שמע אליהם וקמו עליו כל יש ועשו

בו ובחבריו אתו המעשה כאשר כתוב

בתורה. " ואילו האנשים אינם ככותים

הישמרונים כי הכותיים באו בעל כרחם

מפני האריות הממיתים אתם " ואלו הנערים

מפני האריות הממיתים אתם " ואלו הנערים

תועיהם באמור להם כי אתם בני יש ה' החדשים ולכם נתנה התורה החדשה

ולב חדש וברית חדש ושמים חדשים

' ולארין חדשה ולא תזכרנה הראשונות

<sup>42</sup> Isa. 48. 16.

<sup>48</sup> See also Hadassi. אשכל הכפר '98th Alph., ed. Bacher. JQR., VIII, 1432): אמרו כי הוא אב ובן ורוח הקדיש והאב הוא כוכל עיקר האלהות ונבואת ואמרו כי הוא הבן ולביש בשר כדרך בני האדם ורוח הקדיש היא חכמתו ונבואת ודברו הוא הבן ולביש בשר כדרך בני האדם ורוח הקדיש היא חכמתו ונבואת. See letter '. Cp. further the extract from Yefet b. 'Ali's Commentary on Obadya (printed by Margoliouth, Yefet's Daniel Commentary, VII, note 1).

<sup>44</sup> This line means perhaps that the 'holy spirit' is to be found in every Jew, and he (Jesus) is one of them.

<sup>46</sup> Deut. 13. 7 ff. 46 2 Kings 17. 25 ff.

יטראל ייט ; ה' is the first letter of the next word; it is placed here in order to fill up the line; likewise is the case with several lines farther on.

<sup>44</sup> The 5, marked with dots above and beneath, is to be deleted.

15 ולא תעלנה על לביי וזה הוא משיח בן דוד בן בת דוד אביו שבשמים שמהו אבנא אתנזרת מטורא דלא בידיין ומחת לצלמא והות לטור רב ומלת[א] לארעא 50

## (verso)

ולא חרה לי עד מות אלא על אחינו מורינו הסרבים הסלונים ול הנגטים בנחלה אשר הנחיל אהינו 52 וקראנו עמו וצאן ידו וחלקו חבל נחלתו 53 ודבר על ידי עבדיו הנביאים כי לא יחליפם 54 ז ולא ימיר אתנו טוב ברע או רע בטוב ולא ישוב לשחת ולא לכלה ולא לשנות ככ כי אני יי לא שניתי ואתם בני יעקב לא כליתם 55 לא דיים חרפת הגויים השאננים אויבינו איטר אהינו קצף מעט עלינו והמה עזרו 10 לרעה 56 עזרום בלא בצע כסף כי אם לבגוד בנו ולדבר טלינו רעה: ועל יי אהינו תועה 57 ואילו עשו כאיטר עשו לנו אויבינו איטר העלם אסר חדון מכותה 58 וכאשר עשו הבאים א אחריהם עם הרועה צאן במקום הידוע בהר חדש (יוהיה מעשהו עם הנויר אשר היה 15 במקום הנקרא בלקין " על העמוד הנודע אות השמש עם 61 העשרה הזקנים אברהם הנקרא כעב אל אחבאר ואבשלום הנקרא עבד אללה בן סלאם

<sup>60</sup> Cp. Ezek. 11. 19, 18. 31, 36. 26; Jer. 31. 31; Isa. 65. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Cp. Dan. 2. 34, 35; for מלת רפול read ומלאת read ומלאת.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Cp. Ezek. 2, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Cp. Ps. 95. 6, Deut. 32. 9. <sup>54</sup> Read יחליפנו.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Cp. 2 Kings 17. 24, Ezra 4. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Probably Mount Ḥirā is meant here.

רעם The province of Balkā (Moabitis). 61 Read perhaps אונט. VOL. XII.

(fol. 2a, recto)

ויעקב הנק עמר אלשהיד ויוחנן הנקרא אל מנהום אלי אל גנה וחביריהם אישי 62 בשמו וכינויו אשר באו אליו ועשו לו או[ת] הקלון 63 וכתבו והרכיבו שמותם כל אחד ואחד וכן כתוב בחף גין הברה יש לאלם הרשע בה הרשע הבחים לאלם הרשע וכל זאת כי היתה סבה לבעבור להציל עם יי למען לא יויקם בעלילותיו וכֹאשׁר עשׁוֹ הבאים אחריהם עם הרועה צאן 65 להיבדל מבחירי אל ואמונתם תורת אלהינו ולסור 10 מא[מ]רי אל ומחוקות התורה הקדושה ב בחפוותם וטעותם וכסלותם ותעותם וההבל אשר הלכו בו אחרי רוחם ואחרי מחשבותם וטוחם ויהבלוי והלכו אחור ונכשלוי66 כי אמרו כרתנו ברית את מובדלי בני ישמעאל בראשית בו הירח ורברים אחרים: ועם אדום עשינו חווה על וספרתם לכם ממחרת השבת י מי שמנו כזב הכותים עלי לא תבערו איט בכל מיט וג'" מחסינו' ובשקרי ברהמאנים נסתרנו' האומרים עלי מצות יי אשר תעשינה ולאשר לא תעשינה

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> איש probably stands here for 'מיש בשכו וכו' 'and their companions, every one by name and surname'.

is a play upon the word Kurān, used by mediaeval Jewish writers. Yefet b. 'Ali to Isa. 47. 9 calls the Kurān קלונם; likewise Jacob b. Reuben to Zech. 6. 7 cp. Steinschneider, Polemische u. apolog. Literatur der Juden, 316). The renegade Samuel b. Yaḥyā al-Magribi states that the prophet has two names among the Jews. משנע while the Kurān they call אין (see Schreiner, Monatsschrift, XLII, 253).

<sup>64</sup> The Cow, the second Sura; for a detailed analysis see Noeldeke's Gaschichte des Qurâns, and ed., 1909, I, 173 II.

<sup>66</sup> The dots indicate that the words are to be deleted.

<sup>66</sup> Isa. 28, 15. 67 Lev. 23, 15. 68 Exod. 35. 3.

(verso)

כי המה בלבות הממללים טמונים עד עת בא עתם: ולא אמרו כי יי אלהינו המעלה אתנו מארץ מצרים 69 במסות באותות ובמופתים ובמלחמה וביד חוקה ובזרוע נטויה ובמוראים ז גדולים איטר לא נבראו בכל הארץ ובכל הגויים ™5 השמיענו את הוד קולו מתוך ענני כבודו ונתו לנו תורתו מורשה תורת אמת חקים ומ ומשפטים צדיקים חקוקים על לוחות האבן כתובים באצבע אלהים לשום לנו שם גדולות ו ונוראות: 17 ולתתנו עליונים על כל הגוים אשר תשב לתהלה ולשם ולתפארת ועם קדוש כאשר דבר 27 ללמוד וללמד כל העמים הק ומשפט לנסותם באותותיה ומופתיה לדעת את אשר בלבבם הישמרו מצותיו אם לאו: 37 ולא טמונים במצפוני הלבבות ולא בקרבי הכליות כי אם לשמור ולעשות בפה ובלב וכל ההרגשות החמשה ואחרית הארבעה הנדמים לארבעה המריחים בארבעה הנפרטים לעשרה ונחשבים בעשרה והם דומים לעשרה על שומעי העשרה הנחשב

(fol. 2b, recto)

מאצבעות עשרה חסף טינא ומן קרניא עשר קרן זעירא <sup>77</sup> ליטום לנו שם גדולות ונוראות

<sup>69</sup> Cp. Jer. 2. 6.

<sup>70</sup> Deut. 4. 34; Exod. 34. 10.

<sup>71</sup> Cp. Isa. 30. 30; Deut. 4. 8; Exod. 31. 18; 1 Chron. 17. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Cp. Deut. 26. 19; for שת read יעינה read.

<sup>75</sup> Cp. Deut. 8. 2. Lines 10-14, from להחנו to לאון, recur on next page; the marks on these two words denote that the whole passage is out of place here.

<sup>74</sup> Cp. Dan. 2. 41-3, 7. 7, 8.

ולתתנו עליונים על כל הנוים אשר תשב לתהלה ולשם ולתפארת ועם קדוש כאשר 5 דבר: ללמוד וללמד כל העמים חק ומשפט לנסותם באותותיה ומופתיה לדעת את אשר בלבבם הישמרו מצותיו אם לא כי כל ק קדושיהם בידינו והם תכו לרגלינו ישאו מדברות תורה צוה לנו משה מורשה קהלת 10 יעקבי זה לא נח ולא קהלת אברהם ולא קהלת יצחק כי אם קחלת יעקב להוציא שאר בני שאר בני 76 נח ושאר בני אברהם כל ולבני הפיל הפילגיטים אשר לאברהם נתן אברהם מתנות וישלחם מעל יצחק בנו זי ולהוציא את שאר 15 בני יצחק כב קום לך פדנה ארם 28 ואל שדי י יברך או[תך] ויתן את בר[כת] אברהם לך ולא לאחיך ו[ל]זרעך אתך ולא לזרע אחיך ואיזו היא ברכת אברהם הנתונה ליעקב ולזרעו ולא לאחרים עמם' זו היא שנאמר לאברהם ידוע תדע כי 20 גר יהיה זרעך בארין לא להם ועבדום וענו אתם 20

## (verso)

לחודיענו כי הזרע הגר המשעבד המעונה
הוא הזרע [ה]מובחר הרצוי היוריט את
הארין כלו מוריש[ה] ולעתיד יחזקו בו ירושה
ומורישה ונחלה: ולהוציא את ישמעאל ואחיו
בני הפילנשים: ועל אשר נאמר לו תחלה
כי ביצחק יקרא לך זרעי " ולהוציא את עשו

<sup>75</sup> Cp. Deut. 33. 3, 4.

<sup>76</sup> These two words are repeated in the manuscript.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Gen. 28. 2. <sup>79</sup> Gen. 15. 13.

<sup>77</sup> Gen. 25. 6.

<sup>80</sup> Gen. 21. 12.

ואלופיו שלא יבואו תחת כי ביצחק יקרא לך

זרע ' ונשאר יעקב (וז]רעו לבדם לאהינו:

וגם היא הנחלה שנא בה על ידי ישעיה הנביא

זל צ לב: אז תתענג על יי והרכבתיך על במתי
ארץ והאנחלתיך נחלת יעקב אביך כי פי יי דבר אשר הנחילו אהינו מאבותיו יצחק ואב כי נחלה היא
לו לבדו מורשה קהלת יעקב הנקרא שמו יעקב
וישראל מטרם ירות אבן פנה ארץ ' כב שמע
וישראל מטרם ירות אבן פנה ארץ כב שמע
אני אחרון: אף [ידי] יסדה אר[י] וימ[יני] מפ[ח]ה
אני אחרון: אף [ידי] יסדה אר[י] וימ[יני] מפ[ח]ה
כלכם ושמעו מי בהם הגיד א[ת] אלה יי אָהַבוֹ
יעשה חפצו בב[בל] וזרועו כישדים: אני אני דברתי
סב אף קראת[י] הביאותיון והצליח ד[רכי] קרבו אלי "

(fol. 2c, recto)

הם המה המנופצים בכל העמים בעבור אשר המה ממלאכת בהנים לכל העמים: הנושאים טענתם לעולמים [ו]גם המה המקובצים מכל העמים כב והפיצך יי

<sup>81</sup> Cp. Ned. 31a: שאיני נהנה לזרע אברהם אסור בישראל ומותר באומות אברהם אסור ביצחק יקרא לך זרע כתיב, והאיכא עשו? ביצחק העולם · והאיכא ישמעאל? כי ביצחק יקרא לך זרע כתיב, והאיכא עשו? ביצחק ליצחק.

צי Isa. אברהם = 83 והנחלתיך והאנחלתיך והאנחלתיך. 83 = 15. ואברהם = 83. 14; for ואברהם

<sup>84</sup> Cp. Job 38. 6; read אבן פנת ארץ. For the idea of the name of Jacob-Israel to have existed before the creation, see Gen. R. c. I: ששה דברים קדמו לבריית העולם יש מהן שנבראו ויש מהן שעלה במחשבה להבראות: התורה והכסא הכבוד נבראו... האבות וישראל ובית המקדש ::שמו של מישיה עלו במחשבה להבראות

<sup>85</sup> Isa. 48. 12-16.

ממלכת Read ממלכת.

בכל העמים יושב וקבצך מכל העמים
אשר הפיצך יי אחיך שמה יי וכאשר בא
והאמן הניפוין כך יבוא וי[א]מן הקיבוץ
ולא יאחר יולא זכרו השוטים עניי
הדעת כי גם המה יעידו על נפשם וכל
לאומים ועם ולשון יעידו כי מעולם
לעין לא גראת שמ[ו] "ונם] בשאר ארצות הגוים
ממזרה ועד מערב בלתי בארץ פל[שתי]ם
לבדה יוגם בני אדום ו[ע]יטו וישעיר
הנקראים גדודים יש עשו ג[ם] המה בשטותם
אחרי אלהי הנכר הגולד לו ב[ו] מאשת[ו] היהודיה
המנאפת תהת[יו] י[שו] החרש עצים "אש[ר]
הרגוהו מקצה . . . [ותלו אותו ע]ל [ע]ין גבוה
ותלול בין שני יגנב יים "א ג[ם] . . . . י שקייתו

(verso)

סיד בהומין " ואלוה לא יציל את נפיטו " מיד מבקשי רעתו יוטיל לאחרים זולתו

<sup>87</sup> Deut. 30. 3.

א Read והאמין.

<sup>89</sup> Cp. Micah 6. 9. The allusion is here evidently to Jesus.

<sup>90</sup> The meaning of this word is not clear to me.

<sup>91</sup> Mark 6. 3, 'Is not this the carpenter, the son of Mary?' According to Matt. 13. 55 Jesus' father was a carpenter, for the people said, 'Is not this the carpenter's son, is not his mother called Mary?' Here [12" ' must be read, as to him refer the next words, 'whom they have killed', &c. Accordingly our author follows Mark's account.

<sup>92</sup> Mark 15. 27; Matt. 27. 38, 44.

Only Matthew (27. 34) mentions that 'they gave him [vinegar] to drink mixed with gall', but see Mark 15. 23. None of the Jewish texts printed by Krauss. Das Lehen Jesu nach pulischen Quellen (1902), mention this detail of 'chalk in vinegar'.

ועל [ה]שנות עוניתם כי כל יום יוכיפו טדות על אלוהיהם כי הוא במעי אם מתואר בבמותם משוח בששר ומחופה מצופה בזהב ובכסף חקוק מחוקה 85 על כל קורות טירותם עם כל צלמי מסכותם יום הולדו ואמו מניקתו ואומנתו עד יום תפיסתו והרעתו ותליחוֹ ואחרי כן ירברו עליו 10 דברים אינר לא כון ולא היו מעולם אחרי שהוציאוהו מכלל החיים שמוהו [וא]מרו עליו כי הוא מחיה מתים: ואשר התעום [ה]ט' וע]ים מקרב התורה באו במ במרמתם [כי] אמרו להם בתורה מצאוי ז על בני יש בנים אתם ליי אהיכם יי וכתוב אח[ר] אומ בנוי בוכורי יש יי וישו בן פנדרא א חד מבני יש [הנקראים] בנים וכל בן יש לו אב וא[ם]....לי.....שטים ורוחותם יטל ייט ..... א .... דברה הנבואה

# Translation.

... through Isaiah b. Amoz, the prophet, 'And now the Lord God hath sent me and His spirit.' Therefore was Jesus b. Pandēra called 'Father, Son and Holy Spirit' since it (i.e. the Holy Spirit) is found among all the children of Israel and he (i.e. Jesus) is one of them.

Thereupon he listened to them. And all the Jews arose against him and did to him and his companions the act as prescribed in the Torah.

These men are unlike the Kutim, the Samaritans, because the Kutim joined (Judaism) unvoluntarily owing

<sup>95</sup> Cp. Ezek. 23. 14.

<sup>9</sup> Deut. 14. 1.

<sup>7</sup> Exod. 4. 22.

to the lions that killed them. But these Nazarenes came with the purpose of attaching themselves to the inheritance of God (i.e. to become Jews) but their leaders ('misleaders') misled them by saying unto them, Ye are the new children of Israel and unto you hath been given the new Torah, a new heart, a new covenant, new heavens and earth. The former ones will not be remembered nor come into mind. This one (Jesus) is Messiah b. David, the son of David's daughter, His father in heaven created him: a stone was supernaturally ('without hands') cut out from the mount which smote the image ('cross'), became a great mountain and filled the earth.

I am greatly incensed against none but our brethren, our teachers, rebellious and (like) pricking briers, who encroach upon the inheritance which our God gave us. He called us His people and the sheep of His hand, His portion, the share of His inheritance. Through His servants, the prophets, He declared that He will neither change nor exchange us, good for bad or bad for good, and that He will not continue to destroy, consume and alter us, as it is written, 'For I the Lord have not changed, and ye, children of Jacob, are not consumed'.

Not satisfied with the reproach of the arrogant nations, our enemies, who gratuitously aided with evil purpose when our God was a little angry with us, they (i.e. these people) also play the traitor, and speak evil about us and perversity about the Lord our God. Had they only acted as did to us our enemies whom Esar-haddon brought up from Cuta (i.e. the Samaritans), and as those who succeeded them did with the shepherd (i.e. Muhammed) in the well-known place on New Mount. His (Muhammed's) dealings were with the monk who lived in the place called

Balkin (the Balkā), (and) on the pillar, known as the 'Sign of Heaven', (he dealt) with the ten elders, Abraham, called K'ab al Ahbār; Absalom, called 'Abdallāh b. Salām; Jacob, called 'Amr the Witness'; John, called 'He that has been routed into the garden', and their companions, every one by name and surname. These came to him (Muhammed) and composed for him the 'Sign of Disgrace' (i.e. the Kurān), each of them inserting (therein) his name. So it is written is the Cow (i.e. Sura II). In this manner did the Scholars of Israel counsel to ALM, the wicked, (?, or 'in order to silence the wicked'). All this was in order to save the people of God that he (Muhammed?) harm them not by his devices.

(But the former acted as they did) to separate themselves from the chosen ones of God and their faith, the law of our God, and to depart from God's words and from the statutes of the holy Torah in their haste, error, folly and perversity. (This they did) owing to the vanity which they followed in the dictate of their inclination, thoughts, and design. They thus became vain, retrogressed, and stumbled. For they said, We have concluded a covenant with the separatists (i.e. the Mut'azila) of the children of Ishma'el as regards the beginning of the month and other matters, with Edom (i.e. the Christians) we made a treaty about And ye count unto you from the morrow of the Sabbath'; for we made our trust the falsehood of the Kutim concerning 'Ye kindle no fire in all your dwellings'; and we hid ourselves in the lies of the Brahmans who say about God's commandments, (both) those that should be done and those that must not, that they are hidden in the hearts of the talkers till their time (of death) come.

They (i.e. these people) did not say that (it is) the

Lord, our God, who brought us up from the land of Egypt with trials, signs, miracles, warfare, a mighty hand, an outstretched arm, and great terrors which were not created in the whole world and among all nations. From the midst of His glorious clouds He made us hear His majestic voice and gave us as a possession His Torah, a law of truth (and) righteous statutes and judgements, engraved on tablets of stone that were written with God's finger, in order to bestow upon us a great and tremendous name. They (i.e. the laws of the Torah) are not hidden in the recesses of the hearts nor in the innermost of the kidneys but are to be kept and practised by mouth, heart, all the five senses, and the other four that are compared to the four senses of smell, with four that are sub-divided into ten and are reckoned as ten, and they are like the ten senses of hearing (? literally 'upon the hearers of the ten') that are counted (? literally 'that is reckoned') from the ten fingers of 'earthenware clay' and from the ten horns (in connexion with) the 'Small Horn'.

(God gave us the Torah) to bestow upon us a great and tremendous name and make us superior to all the nations He had created in praise, name, glory, and a holy nation, as He has spoken, in order to learn (ourselves) and teach all the peoples statute and judgement, to test them by its (the Torah's) signs and miracles in order to know what is in their heart, whether they will keep His commandments or not. For all their (i.e. the nations'?) holy ones are in our hands and they sat down at our feet. They receive from the sayings of the Torah which Moses commanded us, an inheritance of the congregation of Jacob. Not Noah, nor the congregation of Abraham, nor the congregation of Jacob.

to exclude the rest of Noah's children and the rest of Abraham's children (Gen. 25, 6); and (also) to exclude the rest of Isaac's children, as it is written, 'Arise, go to Padan Aram, and God Almighty will bless thee and give thee the blessing of Abraham, to thee,' but not to thy brother, 'and to thy seed with thee', but not to thy brother's seed. Which is Abraham's blessing that has been given to Jacob and his seed but not to others with them? It is what has been said to Abraham, 'know thou that thy seed will be a stranger in a land that is not theirs, and they shall serve them and afflict them', informing us that the alien, oppressed and afflicted seed is (also) the chosen and favoured seed that takes possession of the whole land (of Palestine) as an inheritance. It (also) excludes Ishma'el and his brethren, the sons of the concubines. And as for what has been said to him (Abraham) at first 'For in Isaac shall thy seed be called', it (Gen. 15. 13) excludes Esau and his dukes that they should not come under 'For in Isaac shall thy seed be called'. (Thus) Jacob and his seed alone remained for our God. This is also the inheritance which has been announced through Isaiah the prophet (the memory of a righteous person be for a blessing), Then thou shalt have delight in the Lord, and I shall make thee ride on the high places of the earth, and I shall make thee inherit the possession of Jacob thy father, for God's mouth has spoken'. (The inheritance), which our God made him (Jacob) possess from his fathers Isaac and Abraham, is an inheritance to him alone, a possession of the congregation of Jacob whose name was called by the names Jacob and Israel before the cornerstone of the earth was cast, as it is written in Isa. 48. 12-16. These very (people i.e. Israel) are scattered among all the nations because they are a kingdom of priests for all the nations; they carry their burden for ever and they too are (to be) gathered from all the nations, as it is written in Deut. 30. 3. And just as He came and verified the dispersion ('the scattering') so will He come and verify the redemption ('the collecting') and will not tarry.

## CORRIGENDA IN VOL. XI.

P. 418, line 4. For Joseph read Joshiah.

P. 459, line 4. For J'D read 'DJ.

P. 463, note 30. For וכנה read וכנה.

P. 471, line 18. For ממים read ישמים.

# THE BOOK OF ESTHER IN THE LIGHT OF HISTORY

By JACOB HOSCHANDER, Dropsie College.

### CHAPTER VII

The author of the reform—The success of the reform among the Persians—The resistance of the Jews—The contrary effect of the persecutions upon them—Their plea—Esther's relationship to Mordecai—His identity among gentiles—The necessity of his having some position at the court—His discovery of a conspiracy—His attitude towards the persecuted Jews—His refusal to bow down to the prime minister—His confession of being a Jew—The prime minister's hesitation to punish him—His action and the creed of the Jews—The significance of the casting of lots—The simultaneity of Purim with a non-Jewish festival—The epagomena—Haman's difficult task—The Jews in Palestine—Haman's accusation—His aim—The sanguinary style of his decree—His promise of ten thousand talents—His wealth—The king's investigations—The early promulgation of the decree—Its being reconsidered under the influence of wine.

In the preceding chapter we learned from the pages of history that there was a Jewish persecution under the reign of Artaxerxes II. Turning to the Book of Esther, we are confronted by the fact that the chief executive of that king was an inveterate enemy of the Jews. We may thus safely conclude that those Jewish persecutions occurred at a time when this Jewish enemy stood at the head of the Persian government. But the persecutions could not have been due to a personal enmity of the prime minister towards the Jews. They were merely the outcome of the greatest movement in the spiritual life of the Persians since Zoroaster. On the other hand, we find that this minister

occupied an extraordinarily high position, without seeing any cause for his elevation. Considering all these facts, we are justified in looking for a logical connexion between the innovation of Artaxerxes II, the exalted position of his prime minister, and the enmity of the latter towards the Jews. This connexion we find in seeing in that prime minister who so severely persecuted those who did not willingly submit to the Zoroastrian reform the very author and originator of this idea. The author of the Book of Esther had no intention of writing Persian history. His sole aim was to explain the origin of Purim. He, therefore, wrote only the facts absolutely necessary for our information, 'of that which they had seen concerning this matter, and which had come unto them'. As to the other facts he refers us to 'the book of the chronicles of the kings of Media and Persia'. Moreover, the Book being compiled for the Jews of the Persian empire, the author could not touch upon the antecedents of that event, and refer to the cause of that prime minister's elevation, the corruption of the Zoroastrian religion, and the resistance of the Jews to that worship, without deeply insulting the adherents of that religion and endangering thereby the existence of the Jews.

The plan of reforming the Persian religion, by which it should gain popularity and be more easily disseminated among the subjects of the Persian empire, certainly did not originate in the muddled brains of an effeminate monarch, but was devised, as already suggested, by one of the royal councillors. It was no doubt a very clever device for the purpose of establishing Zoroastrianism as the religion of the Persian empire. However, the introduction of that innovation was extremely dangerous.

Failure to realize it might have been disastrous to the dynasty, or at least, to the king. The Holy Wars, described in the Sacred Books of the Zoroastrians, which, according to Jackson and others,1 occurred in the sixth century B.C.E., could not have been forgotten in the course of two centuries. The great festival of the Magophonia established to commemorate the overthrow of Pseudo-Smerdis, who evidently had intended to abolish the Zoroastrian religion and to reintroduce the old Iranian popular belief, was, as Ctesias informs us,2 still celebrated at that period. Some satraps, under the pretext of defending the purity of the Zoroastrian religion, might have caused an insurrection.3 The plan could not have met with the unanimous approval of the privy council. The strict Zoroastrians could not have been a party to the corruption of their religion, and naturally advised against that reform. The biblical tradition discussed above shows that the nobility and the officials were bitterly opposed to that innovation, and submitted to it only under the penalty of death. Many officials, though indifferent to religious principles, may have shrunk from being associated in the execution of that plan, knowing well that, if it should fail and cause disaster, the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jackson, Zoroaster, p. 174; Alfred Jeremias holds the same opinion (The Old Testament in the light of the Ancient East, I, pp. 161 ff.) that 'Zoroaster's theology dates from the sixth century'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ctesias, Persica, 15.

We have already pointed out that the letter of Cyrus to the Lacedaemonians, in which he boasted of being instructed in the doctrines of the Magi, is not without significance. The Lacedaemonians had no concern whether Cyrus knew more of the religious doctrines than Artaxerxes. But he meant to indicate that in his enterprise he could reckon upon the assistance of the priesthood and the 'Church' party (see chapter IV, n. 21). Ardashir, who overthrew the empire of the Philhellenic Parthians and founded the New-Persian empire was a Magus (Darmesteter, l. c., p. 55).

king would hold them responsible, and willingly sacrifice them, to appease the anger of the people, as usually happens.

Impressed by the magnitude of the plan, and being convinced by the reasons advanced, that it was the best remedy for the prevention of the empire's dissolution, Artaxerxes entrusted the execution of the plan to its author. Such a sweeping and far-reaching plan could not have been carried through by a minister with limited powers. The satraps and governors of the provinces who were not favourably inclined towards the innovation might have interfered with his ordinances, and ignored them. The royal princes might have been too proud to receive orders from an inferior in rank. Therefore, committed to that policy, the king was bound to bestow upon this minister the highest rank, exalting him over all princes, grandees, satraps, and governors of the empire. Thus it was not a favour, but a grave task, conferred upon this councillor. By his elevation he was made responsible for the success of his advice. If the contrary of his intentions should occur, and the policy inaugurated by him should cause insurrections. he was utterly ruined. This councillor, of Esther 3. 1. course, we identify with 'Haman, the son of Hammedatha, whom the king promoted and advanced, and set his seat above all the princes that were with him'.

> This councillor, however, appears to have been thoroughly acquainted with the religious sentiments of the Persian common people. The Iranians, though Zoroastrians and not worshippers of anthropomorphic images, never entirely abandoned the gods of the old popular belief. This fact is borne out by the numerous Persian proper names of the sixth and fifth centuries, which are compounded with

155

names of old Iranian deities.4 The close intercourse with the Babylonians, Egyptians, Greeks, and other polytheistic nations for a considerable period was not without influence upon the religious conception of the Iranians. The latter became gradually reconciled to the idea of representations of the divine beings in which they continued to believe. Therefore the latter did not meet with any serious opposition among the Iranians. The strict Zoroastrians represented by the intellectual class, and many of the dignitaries, as it seems, though of considerable influence, formed only a small portion of the population, as Zoroaster's religion was too spiritual to attract real converts. None of them were courageous enough to raise the standard of rebellion for the religious cause. The polytheistic nations of the empire, which regarded the ruling Iranians as enemies of the gods, could not but be pleased with the religious change.

Nevertheless, the success of this reform was not quite complete. Resistance arose among a part of the population with which the prime minister never reckoned. In his official career, the Jews could not have been unknown to him, but like all the Persians who came in contact with them, he looked upon their religion as a variety of Zoroastrianism, and was not interested in finding out its exact nature. The Jews for their own sake had good reason for upholding and corroborating these incorrect opinions, as we already observed.<sup>5</sup> Therefore, it was to be expected that the Jews, like all other Zoroastrians, would submit

<sup>4</sup> See chapter VI, n. 23.

Marquart, Fundamente, p. 37, remarks: 'It is probable that the Jews represented to Artaxerxes their God as being essentially identical with Ahuramazda, hence his sympathy for the Jews' (see chapter V, note 51).

to the religious reform. However, the Jews formed so insignificant a fraction of the inhabitants of the Persian empire that it may be seriously doubted whether the prime minister thought of them at all, and whether their submission or resistance ever entered into the calculations of his scheme.

But the resistance of the Jews was by no means immaterial to the success of the innovation. Numerically and in all other respects they were at too great a disadvantage to apprehend on their part any serious opposition, not to say, an insurrection. But one spark may set a building aflame where there is combustible matter. The dissatisfaction of the strict Zoroastrians with the corruption of their creed might have been stimulated by the example set by the Jews, and might have found vent in a Holy War, and this was certainly a subject of serious apprehension. Being informed of the resistance of the Jews, the prime minister instructed the officials to adopt the strictest measures against them. Receiving continuous reports from all parts of the empire of their obstinacy, his mind could not have been well disposed towards them. At first he may have tried rather lenient measures to render them submissive. But seeing the futility of bending them to his will in that way, he had no course but to break their stubborn resistance by imposing upon them the most severe sentences. The condemned, of course, gave vent to their imprecations on the author of their doom. Thus it happened that this prime minister became a persecutor of the strict adherents of the Jewish religion, and was looked upon as 'an enemy of the Jews'.

The prime minister was under the delusion that a number of executions in various sections of the empire

would have the salutary effect of frightening the rest into obedience. But the effect of these executions was contrary to his expectations. The Persians had not yet had the experiences of religious persecutors, that blood is the best fertilizer for the growth of a religious creed. ()ne martyr made numerous converts. As in former days, under Babylonian rule, the courage, devotion, and fervour of the martyrs reawakened the religious conscience slumbering in the hearts of many indifferent Jews. Many of the latter who by their conduct had not even been recognized as Jews, now openly declared their adherence to the Jewish creed, protesting against the cruel treatment of their coreligionists, and denouncing the author of those persecutions. We may doubt whether they went to the utmost limit of sacrificing themselves for their religion. But they were at least willing to share the disadvantage of being known as adherents of an unpopular creed. There may have been others less indifferent who, moved by the example set by their brethren, became strictly religious, and were ready to share the fate of the latter. The Talmud appears to be right in observing, that the Jews had again voluntarily accepted the Jewish religion, in the days of Ahasuerus."

In former days, the Jews had been eager to demonstrate to the Persians that their own religion was closely akin to that of the latter. This policy had now to be abandoned; for if the Jewish religion was based upon the same principles as that of Zoroaster, there was no ground why

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Shabbath 88b. The Talmud, however, in all probability did not know of these persecutions, and merely based its saying upon the verse: 'The Jews confirmed and took upon themselves' (IX, 27), which they interpreted: 'They confirmed now (the Law) which they had taken upon themselves long ago' סְימוֹ מָה שׁׁׁמְבַלוֹ בבר'.

it should not undergo the same change. The logical conclusion would have been that the opposition the royal decree met with on the part of the Jews, was not due to the fundamental principles of their religion, but to the obstinacy and disloyalty of its adherents. The Jews could plead their innocence only by demonstrating that their own religion prohibited the worship of idols, that 'their laws are diverse from all people'. They could easily refute the accusation of being disloyal subjects by pointing out that they had always recognized the divinity of Ahuramazda, the supreme God of the Iranians, and still continue to do the same, being thus more loyal to the Persians than all their polytheistic subjects who formerly had not the least regard for the Persian religion. This plea was irrefutable. but more harmful to their cause than silence. The Jews thus assumed the part of 'Defenders of the Faith', insisting upon the purity of Zoroaster's religion. Now intolerance toward the creeds of the non-Iranians was not a part of the scheme of that innovation, as the recognition of Anahita did not restrain them from continuing to worship their own deities. The idea of toleration, however, did not work as far as the creed of the Jews was concerned. The prime minister perceived that the religious conceptions of these people was inimical to and incompatible with the execution of his measures. He saw in this religion the root of the evil which must be eradicated. It was against Persian political principles to be intolerant towards other religious beliefs, and he may have been reluctant to depart from them and apply measures for the suppression of the Jewish religion. The latter, however. the fundamental doctrine of which was: 'Thou shalt have no other gods before me . . . for I the Lord thy God am a jealous God', could not expect tolerance from the believers in other gods, the existence of which it denied. But as long as those who resisted his ordinances were merely found sporadically, no great harm was done, and he was loath to use extreme measures against the practice of that religion. He saw that this fundamental doctrine was adhered to only by a small fraction of the Jews, and believed that with their extinction, it would be in abeyance, and no longer detrimental to the innovation. But the condition became more and more aggravated. This strictly monotheistic conception gained converts everywhere. An example of this kind we find in Mordecai.

The author of our story informs us: 'Esther had not Esther 2. showed her people nor her kindred'. Does the author intend to state that Esther kept secret not only her Jewish extraction but also her kinship to Mordecai? How could she have done so, since she was taken from Mordecai's house, and he went every day to inquire of the eunuchs about her? If Mordecai was known to be a Jew, and anxious that Esther should conceal her connexion with the Jews, was he not afraid lest by his constant solicitude for her welfare the secret might leak out? The author could not be guilty of so flagrant a contradiction. This statement undoubtedly meant to imply that Esther concealed the fact that she belonged to those who were adherents of the Jewish religion. Since, however, Esther was actually of Jewish lineage, the author used the para-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Owing to the current interpretation of the Book of Esther, this question has not yet found a satisfactory solution. Haupt, *Critical Notes*, p. 135, thinks that by some diplomatic questions Mordecai could have obtained some special information concerning Esther without revealing the fact that she was his cousin and foster-daughter. But this is impossible, since she was taken from Mordecai's house, as Paton, p. 175, and others object.

phrase 'her people and her kindred'. Thus Esther kept secret her Jewish religion. But Mordecai did exactly the same. He was not known among the Gentiles to be a Jew. Thus there was no reason why Esther should have concealed her kinship to Mordecai. It was by no means necessary to be of pure Persian lineage to be regarded as Persian. Herodotus states that the children of Metiochus, the son of Miltiades, were accounted Persians. If Greeks could be so easily changed into Persians, why not Jews? Mordecai, like many other Jews of that period, was in dress, habit, language, and, in all probability, even in his name, 1 not in the least different from any other Persian. Having been an indifferent Jew, he was looked upon by his neighbours and casual acquaintances as a genuine Persian.

An obscure private citizen can easily conceal his identity, but not a high official who is constantly in the eye of the public which is naturally curious to learn all about his personality and pedigree. Esther, soon after her elevation to the rank of queen, procured for her cousin an office at the court. She might have done so, informing the king that Mordecai was related to her, without dwelling upon the fact that the latter was her cousin and had adopted her as his daughter. This she did after the downfall of Haman. Both Mordecai and Esther were anxious to conceal their identity, which could only be effected if the former remained in a humble position, fearing that the king on being informed of their close kinship might appoint the queen's adopted father to a high position. We

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> See chapter V, n. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> See chapter V.

<sup>10</sup> Herodotus VI, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> We may reasonably assume that Mordecai had a Persian name see chapter IX. The same is true of Nehemiah, cf. Marquart, Fundamente, p. 31.

21-23.

may assume that even then the king was willing to bestow upon him some considerable office, but Esther, under some pretext, may have declined it.12 However, there is no need to assume that Mordecai owed his office at the court to the king's favour. The queen had only to hint at such a request to the chief of the eunuchs or to one of the high dignitaries to procure for Mordecai this position. Thus Mordecai became one of the guards, 'sitting in the king's gate'.

Was there any urgent need for giving Mordecai a position at the court? Mordecai, being a descendant of a wealthy family, was not in need of this position for his sustenance. Nor was he ambitious to pride himself on being a court official. We have seen that Mordecai's desire that Esther should captivate the king's heart was not due to his personal ambition, but to the forethought that in time of need she might be helpful to the Jewish people. This plan showed, as we have observed, his solicitude for the welfare of his brethren but little regard for their tenets. This plan required that Mordecai should be in the proximity of the queen. As an attendant of the royal court, it was possible for him, by means of the eunuchs, in case of an emergency, to be in communication with the queen without attracting attention.

As one of the body-guards in charge of the gate of the Esther 2. royal palace, Mordecai was, of course, in intercourse and on friendly terms with other attendants and eunuchs about the person of the king. Thus, on one occasion, he discovered a plot against the life of the king. This plot may be identical with the conspiracy against the life of Artaxernes, which, if Aspasia, the concubine of Cyrus, did play any

<sup>12</sup> See Cassel's reflections upon this policy, p. 65.

part in it, must have occurred not many years after the battle of Cunaxa, as was already suggested in the fourth chapter. In that case, the servant who, according to Plutarch, divulged that conspiracy, may be identical with Mordecai. Our text is here, owing to an error of a copyist, somewhat confused. We have to read: 'In those days, when the virgins were gathered together, the second time, and while Mordecai sat in the king's gate, two of the king's eunuchs Bigthan and Teresh, of those which kept the door, were wroth' (שושב בשער המלך קצף בנתן ותרם שני סריםי המלך משמרי הסף (יושב בשער המלך קצף בנתן ותרם שני סריםי המלך משמרי הסף it occurred at a time when virgins were gathered again. We have seen that gatherings of this kind were an oldestablished institution at the Persian courts, for the purpose

13 No commentator has as yet explained this passage. Wildeboer thinks that when a company of girls arrived people crowded into the court to see them, and that Mordecai took that opportunity to penetrate further into the palace than he could ordinarily go. Siegfried explains this clause as due to the clumsiness of the author. See the various views by Paton, pp. 186 ff. But while seeking the explanation how Mordecai could have discovered the conspiracy at the time of the gathering of the virgins, they overlooked the main difficulty of that passage. This can have no connexion with the conspiracy, since it is separated from the latter's description by verse 20: 'Esther had not yet shown her people nor her kindred, &c.' However. a close examination of that passage shows that it is indeed misplaced. We notice in the first place that the clause 'Mordecai was sitting in the king's gate' is repeated twice in the verses 19 and 21. Moreover, after the words we would expect כשבת מרדכי בשער המלך, according to the author's style (cf. בימים ההם כישבת המלך אחשורש). Therefore we suggest that some copyist omitted to write in verse 21 the clause בהקבין , and in order to show that it belongs after בתולות שנית, he wrote on the margin perpendicularly, there not being enough space for horizontal writing, both clauses בהקבץ בתולות שנית ומרדכי יושב בישער המלך; and another copyist inserted them in a wrong place, in verse 19. Thus originally they had some connexion with the conspiracy.

of replacing the faded beauties of the harem.14 We may assume that they always occurred when the various governors of the provinces sent to the court a sufficient supply. We are not distinctly informed of the nature of that plot. In the conspiracy of Darius, mentioned by Plutarch, the conspirators intended to murder Artanerxes in his bed-chamber. In our case, the conspirators were ' of the keepers of the threshold ' משמרי הסף), who evidently guarded the entrance to the king's private chambers. This may be corroborated by the fact that they were eunuchs, while it was not a requirement of those 'who sat on the king's gate' to belong to that class. Therefore we may conjecture that it was a conspiracy of the same kind. However, there is a possibility that the clause, when the virgins were gathered together, the second time', is more than a date, and has a deeper meaning. Did the conspirators intend to murder the king by pretending to introduce to him one of the newly arrived virgins? We may perhaps think of how Alexander of Macedonia, the son of Amyntas, destroyed the Persian embassy by introducing to them beardless youths dressed in garments of women. 15 We may even imagine that one of the virgins may have been a party to the conspiracy in order to avenge the death of some relatives. We may recall the case of Phaedima, the daughter of Otanes, who played a very important part in the overthrow of Smerdis.16 Having . been one of the guards, and on intimate terms with the other attendants, Mordecai may have been invited to join

<sup>14</sup> See chapter IV, note 12.

<sup>15</sup> Herodotus V, 20. Similar stories are told by many ancient writers, see G. Rawlinson, Herodotus, vol. IV, p. 190, n. 1.

<sup>16</sup> Herodotus III, 69.

the conspiracy. The fact that he disclosed it reflects no credit upon Mordecai. The king's murder would have ended all his hopes and expectations of Esther's high position for the benefit of his brethren. He had more interest in the king's life than had any one else. The king, of course, could not know this, and we may safely conjecture that the latter, as a reward for his deed, was willing to appoint him to a high office commensurate with his merits. But Mordecai, as we have seen, could not have accepted this honour.<sup>17</sup> The chief executive at that time saw no reason to promote Mordecai against his will. and was certainly well pleased with Mordecai's modesty. Nevertheless, his deed being recorded in the royal archives as that of 'a benefactor of the king', it was a valuable asset of which Mordecai could make use in time of need.

Considering that Mordecai was so anxious to advance the welfare of his brethren, the question naturally arises: Why did he not request Esther to intercede with the king on behalf of the persecuted Jews? Not having been strictly religious, Mordecai considered the recognition of Anahita a mere formality, and disapproved of the fanaticism of the strictly religious Jews. He saw in their obstinacy an act of self-destruction. We must bear in mind that, as already observed, Haman in all other respects did not interfere with the practices and observances of the Jewish religion. Moreover, Mordecai knew what importance the king attached to the innovation recently introduced into the Zoroastrian religion, seeing in it a panacea for his diseased empire, and had no expectation

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Paton, p. 192: 'Why Mordecai should not have been rewarded at once, but his services merely recorded in the annals, is hard to understand.' Similarly Siegfried and others see in it a defect of composition.

that Esther's intercession with the king would be of any avail. In doing so, Esther might have endangered her position, and would have been of no further use to the Jewish cause. But notwithstanding his disapproval of the zeal of his brethren, blood is proverbially thicker than water, and his heart bled at the sight of their misery. Its author being the prime minister, Mordecai naturally heartily detested the butcher of his brethren.

All commentators on the Book of Esther have laboured in vain in seeking a rational explanation for Mordecai's refusal to bow down to Haman, a homage certainly due to the chief executive and highest grandee of the empire.15 Modern exegetes, who see in the events narrated in this book pure fiction, regard this point as one of the principal defects in the composition of our story. We do not blame them, as the historical events of that period which form the background of our story and the antecedents of Haman's position were not known to them. But in the light of the present exposition it is clear that Mordecai in his state of mind could not have acted in any other way. Paying homage to the relentless persecutor and murderer of his brethren was for Mordecai out of the question. No Jew with a spark of honour could have stooped to so base an action. Thus it was not vanity that prevented Mordecai from doing obeisance to the prime minister. But we might still contend that it was imprudent of Mordecai to insult the prime minister, who was entitled to the honour of προσκύνησις, according to the Persian law, from all his subordinates.19. Mordecai should have spared

<sup>18</sup> The old explanation that Haman claimed divine honours is of course fancy (see the various views by Paton, p. 196 f.).

<sup>19</sup> Our author clearly states that it was a special command of the king.

himself that humiliation by resigning his position at the court, and would thus not have to face the prime minister. The Talmud actually blames Mordecai for his conduct.20 However, we have to bear in mind that just at that period, when the conditions of the Jews became more and more precarious, it was more than ever necessary for Mordecai to remain in the proximity of Esther. He saw in his mind the time approaching when Esther's intercession would be the only means of rescuing his people. But even if Mordecai's conduct was unwise, the very fact that he dared to challenge Haman proves how deeply he was affected by the sufferings of his brethren. Carried away by his passionate hatred towards the persecutor of his people, he was unable to consider the inadvisability of insulting the former, and was even careless about his own safety. This conduct, if imprudent, redounds even more to his honour as a Jew than the great service he later rendered to the Jewish cause. In exposing his own life, Mordecai fully identified himself with the strict adherents of the Jewish religion.

sther 3.2.

Thus while 'all the king's servants, that were in the king's gate, bowed, and reverenced Haman: for the king had so commanded concerning him, Mordecai bowed not, nor did him homage'. His odd behaviour could not pass unnoticed. His fellow keepers of the gate could not Herodotus tells us about the method of salutation by the Persians: 'Where the difference in rank is great, the inferior prostrates himself upon the ground.' Our author may mean that Haman was by his elevation, according to the Persian law, entitled to receive that salutation from all officials. However, it may have been a special command of the king that Haman, who occupied such a high position, should be saluted in that way by everybedy; the king may have intended to show that he had appointed him as his alter ego, and that his authority is like that of the king.

<sup>20</sup> Megillah 13a.

conceive of a man in his sound mind committing such an action by which one could easily forfeit his own life, if it were reported to the authorities, and were naturally curious to learn the reason of his strange behaviour. 'Then the king's servants, which were in the king's gate, said unto Mordecai, Why transgressest thou the king's commandment?' It seems that at first he gave them an evasive answer or no answer at all, as he still kept secret the fact of his being a Jew. But as they became importunate, and repeated the same question 'from day to day', Mordecai finally broke his silence, and disclosed to them the real reason for his behaviour. His fellow keepers were to a certain degree responsible for his disrespectful behaviour, and threatened to denounce him to the proper authorities in case he should still refuse to explain it. Now he had to throw off his disguise, and frankly declared 'that he was a Jew', an adherent of the Jewish religion.21 It was a sufficient reason, and his fellow-keepers readily understood that as a man of honour he could not be expected to do homage to the persecutor of his co-religionists. But being responsible for his conduct, they may have advised him to leave the court and not expose his and their lives to the penalty of the law. They did not know that he accepted that office for the purpose of being near to the queen. He seems to have confided to them the fact that he saved the king's life, and assured them that being one of 'the benefactors of the king' (εὐεργέτης βασιλέως 22) he would not be punished, and could, if the worst happened, invoke the king's protection. It was a slim chance. Religious questions may have formed the daily topic of

<sup>21</sup> It is clearly seen that he was not recognized as Jew.

<sup>22</sup> See Herodotus III, 140; VIII, 85, and Diodorus XVII, 14.

their arguments, in which Mordecai exasperated his fellow officers by his opinions. The latter, to insure their own safety, had no other course but to report Mordecai's conduct, and convince themselves of the truth of his immunity, and in that case they would no more annoy him with their interference: 'and they told Haman, to see whether Mordecai's words would stand', that is to say, his assurance that he would not be punished.<sup>23</sup>

Esther 3. 5.

Why did Haman hesitate to punish Mordecai, as transgressor of the royal command, for his disrespectful conduct? The fact that Mordecai had saved the king's life could not have given him full licence to disobey consciously and persistently the royal command. The modern exegetes indeed regard this part of the story as highly improbable.24 It is no surprise that they are not able to comprehend this point. They labour under the delusion that the term 'Jews' (יהודים) was a racial designation. It is perhaps due to the conditions of the Jews in the Christian era which left its impressions on their mode of thinking, that they cannot dissociate the idea of the Jewish religion from that of the Jewish race. They do not consider the possibility of a man being by descent, language, habit, and in all respects a genuine Persian, and be nevertheless, as far as religion is concerned, a real 'Jew' (יהודי). This misconception lies at the bottom of all improbabilities and impossibilities we are confronted with in the actions of Mordecai and Esther. In the opinion of the modern commentators, Haman could not have been

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Mordecai must have declared that he would continue to do so with impunity. This is the meaning of the passage: 'to see whether Mordecai's words would stand' ברי מרדבין.

<sup>24</sup> See Siegfried, p. 139; Paton, p. 74, and other commentators.

aware of the relationship between Mordecai and Esther. if he knew that the former was a Jew. For if he was acquainted with both facts, he could not doubt that Esther was a Jewess, and the whole story would be impossible. Seeing, however, that Esther was taken from Mordecai's house, and their relationship could not have remained a secret, and Haman knowing likewise that Mordecai belonged to the Jewish race, the commentators cannot but condemn our story as impossible. Therefore we dwelt, in the fifth chapter, on this point to demonstrate that in post-exilic times, among Jews and gentiles alike, the term 'Jews' (יהודים) had a merely religious significance. Haman, who had troubles with the Jews and was naturally interested in them, was not unacquainted with the fact that there were many among them of non-Jewish origin. Mordecai's adherence to the Jewish religion was a private matter. He could have belonged to the highest Persian nobility, and be nevertheless by religion a 'Jew' (יהודי).25 He did not identify the idea of the Jewish religion with that of the Jewish race. Such an idea never entered into his calculations. He was not interested in racial problems, but in the religious question. Esther was innocent of Mordecai's adherence to the Jewish religion, and he knew that as queen she deported herself with the devotion of a true believer in the Persian religion. There is no doubt that Haman could have executed Mordecai for having persistently disregarded the royal command. Artaxerxes, who was so jealous of his authority, as we have seen in the fourth chapter, would certainly not have been lenient towards Mordecai, even if he was one of the king's bene-

<sup>25</sup> In a later period, Izates, the king of Adiabene, embraced Judaism (Flavius Josephus, Antiquities, XX, 4).

factors'. But Haman was too sagacious to act hastily in this case. He knew that Artaxerxes was completely under the influence of the harem. Assuming that the queen was naturally attached to her relative. Haman was afraid lest some day the queen might avenge his death. He could not have forgotten how Stateira, in order to avenge the death of her brother Teriteuchmes, had put Udiastres to a death too cruel to be described, 26 and how Parysatis, by her intrigues, had destroyed all the nobles and eunuchs who saved the life and the throne of Artaxerxes in the battle of Cunaxa, in order to avenge the death of her son Cyrus. It was even dangerous to harm a relative of the favourite women of the king. Therefore Haman's policy was to be on good terms with the queen, and he did not dare to punish her relative. Subsequently, however, seeing from the special distinction with which the queen treated him that it was impossible that she should care much for her relative, or that she should have approved of his disrespectful conduct towards him, Haman did not hesitate any longer to inform the king of Mordecai's disobedience to the royal command, and to ask his permission for Mordecai's execution.27

<sup>26</sup> Ctesias 57.

<sup>27</sup> Notwithstanding being all-powerful, Haman had to ask the king's permission for Mordecai's execution, and could not act on his own responsibility. Herodotus I, 137, informs us: 'The king shall not put any one to death for a single fault... But in every case the services of the offender shall be set against his misdoings; and if the latter be found to outweigh the former, the aggrieved party shall then proceed to punishment'. Cf. also the story of Sandoces who was taken down from the cross, because Darius thought that the good deeds of Sandoces toward the royal house were more numerous than his evil deeds, as told by Herodotus VII, 194. Haman as chief executive learned of Mordecai's act in saving the king's life. But that fact was not an absolute protection. So did Tissaphernes, to whom Artaxerxes owed his life and throne, and was nevertheless executed.

However, the conduct of Mordecai meant more than Esther 3.6. an insult to the dignity of the prime minister or a transgression of a royal command. His disrespect was a protest against Haman's policy. His endeavours to consolidate the empire by bringing the various inhabitants of the Persian empire into closer relations with the Persians was openly denounced and condemned. This was a matter for grave reflection. If his authority was defied in the very palace of Artaxerxes, how could he expect his ordinances to be obeyed in the provinces? Mordecai's conduct opened his eyes. He now fully realized that the numerous executions he had ordered did not produce the effect of frightening the Jews into obedience. Mordecai was not an eccentric individual, but a type of the Jews. He now clearly perceived that the religion of the Jews, unlike other religions, is detrimental to the welfare of the empire, as its existence was incompatible with the newly inaugurated innovation of the Zoroastrian religion. The Jewish faith being at the root of the evil, it had to be extirpated, by proclaiming its adherents traitors and criminals, even those who had hitherto not resisted the worship of Anahita, but still declared themselves to be 'Jews' (יהודים), and lived according to the observances of the Jewish religion. Haman now became the prototype of Antiochus Epiphanes. For the first time, the Jews were ordered 'to forsake their Laws'.

On the vernal New Year Festival, celebrated in Persia Esther3.7. as well as in Babylonia,<sup>28</sup> in which the gods determine the destinies of man for the coming year,<sup>29</sup> Haman cast

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Haupt (*Purim*, p. 3) remarks: 'The Persian Spring-festival... is no doubt based upon the Babylonian New Year's festival. It was celebrated at the vernal equinox'.

 $<sup>^{29}</sup>$  The gods were believed to assemble themselves in the chamber of VOL, NH.  $_{\rm N}$ 

lots <sup>30</sup> to ascertain by divination the fate of the Jews, <sup>31</sup> and the favourable month and day for their extermination.

Was the casting of the lots so significant an event as to afford a sufficient explanation for the name of Purim?32 Astrology, according to Maimonides, 33 borders on idolatry. But this expression is too mild. Astrology is to all intents and purposes identical with idolatry. The belief that the planets influence the fate of man can be sustained only by identifying them with the gods of the pantheon.34 The chief office of the Babylonian priests was divination, the most prominent of which was that based on the observation of the phenomena of the heavens. Diodorus, in dealing with the wisdom of the Chaldees, writes: 'The chiefs of these gods, they say, are twelve in number, to each of whom they attribute a month and a sign of the zodiac '.35 The belief in constellations actually meant the recognition of the powers of the gods. If the people had seen in the planets inanimate heavenly bodies moving in obedience to

fate under the presidency of Bēl-Marduk to determine the destinies of man. Cf. Zimmern's theory on Purim (Keilinschriften und das Alte Testament, 1902, p. 514; Zeitschrift für altt. Wissensch., 1891, pp. 152 ff.). In Persia the determiner of fate was of course Ahuramazda. It goes without saying that upon the identical idea is based the Jewish New Year Festival which is held to be the day in which the fate of Israel is determined.

- <sup>30</sup> Haupt (*Purim*, p. 19) shows many parallels to the custom of casting lots on New Year.
- <sup>81</sup> Haman did not only wish to discover an auspicious day and month for the execution of his plan, but also whether that plan would be approved by the gods. If he had not found an auspicious day and month, it would have shown that the gods disapproved of his plan.
  - 32 Haupt (Purim, p. 3) and others deny it.
- 83 See Maimonides' letter to the men of Marseilles (cf. Steinschneider's Helrandie Uebersetzungen des Mittelalters, 1893, 931.
  - 84 Cf. Jastrow's Aspects of Religious Belief and Practice. chapter V.
  - Diodorus II, 3.

an inexorable law in nature, they never would have believed them to portend future events. Therefore, the prophet Jeremiah, in contrasting the power of the God of Israel with that of idols, prefaces his exhortation with the words: 'Thus saith the Lord: Learn not the way of the heathen, and be not dismayed at the signs of heaven, for the heathen are dismayed at them'.36 The belief in the signs of heaven was contrary to that in the God of Israel. As long as idolatry flourished, astrology was generally considered to be an idolatrous practice. In a late period, however, astrology assumed a different aspect. Judaism, Christianity, and Islam could easily demolish the statues and images of the gods held to govern the planets. But the belief that those heavenly bodies govern the fate of man could not be eradicated. Therefore, in order that the popular belief should not contrast with the established religions, it was tacitly admitted that the movements of the stars predict future events. And as astrology could hide itself under the wings of its scientific sister astronomy, and still cater to the superstitions of the people, it was a profitable profession, became a legitimate science, and was practised by Jews, Christians, and Mohammedans alike, 37 without investigating its nature and origin. Thus astrology is not a remainder of polytheism, but its fundamental factor. The Jewish astrologers about the first century B.C.E., and probably also later, were well aware of the fact that their practice was identical with idolatry, and in order to absolve their conscience, substituted for the heathen deities as governours of the planets angels under the names Shamshi-cl (= Shamash), Kokab-cl (= Ishtar), Shabti-cl

<sup>36</sup> Jer. 10. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Cf. the article 'Astrology' Blau and Kohler, in the Jewish Engle.

(= Ninib), &c.,38 who were in their names and functions the very images of the old gods of the pantheon. Thus to ascertain fate by divination and to select a favourable day and month for the execution of some enterprise means the practice of idolatry, as it presumes that each day and month stands under the rule of one of the gods. Though passages in the Talmud express the same notion that each of the seven days of the week is governed by planets, 39 this could not have been the old Rabbinic conception. There is indeed a 'Baraitha' that distinctly states that this kind of divination was prohibited, in declaring that the biblical commandment, 'Ye shall not use enchantment' refers to that 'by means of the stars' (לא תנחשו... בכוכבים).40 But though these Rabbis condemned this practice, they could not stamp it as pure idolatry, since it was generally practiced. It was different in the fourth century B.C.E., when the belief in divination was tantamount to that in the power of the gods, and monotheism and astrology were recognized as incompatible.

Now Haman's intention was to extirpate the Jewish monotheistic religion. The casting of the lots was the act of divination performed by the priests to inquire after the will of the gods. We may surely assume that this performance was not done secretly, but was solemnized in the temple with sacrifices and a stately service in the presence of the public. The execution of Haman's intention greatly depended upon the goodwill of the Gentile population,

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> See the book Enoch, I, 6, 7; VII, 3. We are told that *Barakiel* taught astrology; *Kokahel*, the constellations; *Ezekael*, the knowledge of the clouds: *Arakiel*, the signs of the earth; *Shamshiel*, the signs of the sun; and *Sariel*, the course of the moon.

<sup>30</sup> Shabbath 156 a.

<sup>40</sup> Sanhedrin 68 b.

and he had to demonstrate that his action was commanded by the gods. Thus it was generally known that, according to those lots called in the Hebraized form 'Purim',<sup>41</sup> the fate of the Jews was sealed. Any expression of sympathy for the cause of the Jews among the Gentiles was silenced by the word 'Purim', indicating that no man may interfere with the will of the gods. It became, as we may say in modern parlance, the slogan of the enemies of the Jews. The conflict of Haman with the Jews was actually a struggle between Monotheism and Polytheism.<sup>42</sup> Thus we can well conceive that those who instituted the commemoration of those events used the very battle-cry of their enemies as an appropriate name of that festival,<sup>43</sup> expressing

<sup>41</sup> It is improbable that Haman cast the lots out of superstition.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Cassel, p. 101, sees also in the casting of the lots a contrast between Judaism and paganism.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> The question whether a Persian word  $p\bar{u}r$ , 'lot' is found, is irrelevant. What do we know about the old Persian language? The language of the Avesta had never been the Persian idiom. They are merely related dialects, but for the most part independent. As to Pahlavi, the language used in Persia under the Arsacides and Sassanides, it is a middle dialect between the ancient and modern Persian languages (Darmesteter, l.c., p. xxxiv). We may reasonably assume that our author would never have connected pur with 'lot' if he had not known that it has that meaning in the Persian language. Thus the emphatic assertion of Haupt (Purim, p. 16) and others that 'there is no Persian word pūr, meaning 'lot', is rather daring. But we need not assume that pūr is an original Persian word. There is no getting away from the fact that we have an equation pur =abnu, 'stone' (Sc 114; Briinnow 6972). Now it is generally admitted that the Hebrew word גורל 'lot', which our author identifies with pur, is etymologically identical with Arabic 🛴, 'pebble'. P. Jensen was the first who suggested that pūr, 'lot' is connected with cuneiform pur, 'stone' (Liter. Centralbl., 1896, No. 50, col. 1803), and he is no doubt right. Zimmern's objection that pūru in the cuneiform language means 'a sacrificial bowl or table' = pashshūru (KAT., p. 518) does not invalidate Jensen's suggestion. The words pūru and abnu mean 'a stone jug' (cf. Prince, Materials to a Sumerian Lexicon, 1908, p. 63). But the very fact that only

at the same time how deceptive the belief in the planetary gods is and thereby decrying their power. However, it is possible that the word 'Purim' is etymologically closely connected with the name of the old Persian festival Farwardigan. The latter may have sounded in the language of the old Persians more closely to the Hebraized form 'Purim'. Hitzig had already compared the latter with the modern Arabic Phur, the name of 'the new year'.41 The casting of lots on the Persian new year festival may have been a general custom which Haman also used for determining the fate of the Jews. The latter by adopting the name of the Persian new year as that of their own day of commemoration may have intended not only to commemorate the danger they had escaped but also to disguise the very nature of this festival in order not to offend the Persians.

a stone jug is called pūru, evidently shows that it bears this name on account of its material, and proves that pūru must have been a synonym of abnu, 'stone'. Granting, however, that pūru means only 'a sacrificial bowl or table', what do we know about the method of casting lots among the Babylonians and the Persians? Who may tell whether the loss were not put in a sacrificial bowl or upon a stone altar? We can well conceive that such a sacred act of divination, inquiring after the will of the gods, should have been performed in sacred vessels. We may call attention to the fact that stone vessels, according to the Rabbis (Mishnah Parah I, 2), cannot be defiled, and are used where absolute purity is required, as for 'the Water of Separation made of the ashes of a red heifer' (Num. 19). The Persian laws of purification, and perhaps also those of the Babylonians, may have been similar to those of Israel (cf., however, Vendidad, Fargard, VII, X. The Vulgate indeed translates: missa est sors in urnam quae Hebraice dicitur phur (cf. also Haupt, Purim, p. 20). When the Persians took over the New Year festival from the Babylonians, the customs connected with it and their terms were taken over at the same time. Thus the Persian word pūr may be a Babylonian (and originally a Sumerian) loanword.

<sup>44</sup> In his Geschichte Israels, 1869, p. 280.

The lot fell upon the month of Adar. It has been contended by numerous scholars that Purim originally was a non-Jewish festival.45 We believe that this contention is essentially correct. It seems, indeed, that there was a great Persian festival simultaneous with the Feast of Purim. We have already observed that the persecutions of the Jews, as a rule, occurred at the time of the high festivals of the Persians. All the year round people do not concern themselves with religion. Every man has his affairs to attend to, and cares little for the creed of his neighbours. It is different at the seasons of the festivals. The people, in high spirits, are fully devoted to their own creed and zealous for the honour of their gods. They see the Jews indifferent to their festivities, which indifference is, of course, interpreted as depreciation, and feel insulted. Their pride is hurt and their honour outraged. Some Jews may have been dragged by force to the temples, and murdered if they resisted. Others might have been compelled to express an opinion concerning the divinity of Anahita, and if it was unfavourable, might have been executed. We must bear in mind also that debauchery was always characteristic of festivities among common people. Being full of intoxicants and bereft of their senses, they were capable of committing atrocities. If Haman wanted the people to

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Ernst Meier, Geschichte der poetischen National-Literatur der Hebräer, 1850, p. 506; Julius Fürst, Kanon des A. T., p. 104; Hitzig, Geschichte des Volkes Israel, 1869, p. 280; Zunz, ZDMG., XXVII, p. 606, J. von Hammer, Jahrb. f. Liter., XXXVIII, p. 49; Lagarde, Purim; Renan, History, VII, 14; Schwally, Leben nach dem Tode, 1893, p. 42; Hommel in Weisslowitz's Prinz und Derwisch, 1890; Zimmern, KAT., p. 514 f.; Jensen, in Wildeboer's Commentary, p. 173; Meissner, ZDMG., L, p. 296; Winckler, Altoriental. Forschungen, II, pp. 91 ff., 182 ff., &c. For the discussion of various views see Paton, pp. 84-94.

rise against the Jews and exterminate them, he had no better opportunity to achieve his aim than on the day of some great festival. At any other time it was doubtful whether the people could be induced to murder the Jews in cold blood. Subsequently, when the Festival of Purim was established, there was no fear that this celebration might offend the feelings of the Gentiles, as it was simultaneous and to all appearance identical with the Persian festival. On the contrary, by its introduction, the danger of future persecutions was minimised. That fact sheds a good deal of light on the attitude of the Sopherim towards the Festival of Purim, as we shall see further in Chapter IX. Now we have already suggested that the Book of Esther would never have been recorded if there had not been the fear that the event of Purim would sink into oblivion, and the festival would assume a non-Jewish character.46 We see now that the fear of such a possibility was not unfounded. The Festival of Hanukkah frequently coincides with Christmas, though these festivals have not the least connexion. And among some modern Jews the former festival recedes into the background and assumes the character of Christmas. Exactly the same would have happened with the Festival of Purim. and with more reason.

What kind of festival may the Persians have celebrated in the month of Adar? The worship of Anahita being the cause of the Jewish persecutions and of the decree for their extermination, it is safe to conjecture that it was one of the festivals of that goddess. Al-Berūni states that the Sogdians celebrated the five days of the *cpagomena* at the end of the year.<sup>47</sup> According to Paul de Lagarde, these five

<sup>46</sup> See chapter V.

<sup>47</sup> See Lagarde, Purim, p. 38.

days were dedicated to Anahita.48 Lagarde and also other scholars believe that it was an 'All-Souls' Feast'.4' But we have the testimony of Strabo, who lived about a thousand years before Al-Berūni and knew the Zoroastrian religion while it still flourished better than did the Mohammedan author, that Anahita was a goddess of prostitution. The festival of a goddess of that kind was not of a very solemn and noble character, as Lagarde would have us believe, and it must have resembled a carnival rather than a festival of the dead. Lagarde contended that the Festival of Purim is identical with that of the cpagomena.51 We accept this theory, though Lagarde himself later abandoned it.52 We find a distinct trace of such a connexion with the epagomena in the Mishna, which states: 'The Megillah may be read on the eleventh, twelfth, thirteenth, fourteenth, and fifteenth days of Adar, not earlier and not later'.50 These five days of which there is no trace in the Book of Esther,54 seem to corre-

<sup>48</sup> See Lagarde, Purim, p. 53.

<sup>49</sup> Ibid., p. 32. Schwally (cf. n. 45) and similarly Spiegel (Eranische Alterthumskunde, 1878, p. 577).

<sup>60</sup> See chapter VI. However, we have already pointed out the fact that the Babylonian goddess Ishtar corresponded also to a chthonic deity, and the same may be true of Anahita (see chapter VI, n. 15). But there can be no doubt that in Armenia at least, Anahita was a goddess of prostitution.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Bertheau-Ryssel, p. 372, and Paton, p. 86, raise a great many objections to that theory, which are not unfounded.

<sup>52</sup> Gött. Gel. Anz., 1890, p. 403.

<sup>63</sup> Mishnah Megillah 2 a.

<sup>54</sup> Now it is true the Mishnah explains very plainly how it happens that the Megillah may be read on these five days. But this explanation may date from a late period. The Talmudic deduction from the term in their times' בומניהם, instead of 'in their time' בומניהם, is hardly to be taken seriously (see the Talmudic discussion on that subject).

spond to the five days of the epagomena. Now it must be admitted that the dates of these two celebrations do not exactly agree, as the epagomena, according to the Jewish calendar, must have been celebrated by the Persians from the seventh to the eleventh of Nisan.55 However, we scarcely know anything about the customs of the Persian festivals in antiquity, and who may assert that these five days of the Persian and Jewish festivals were not simultaneous? It is noteworthy that Pseudo-Smerdis seized the throne on the fourteenth of Adar.56 This also suggests that there was some festival on that day. The worship of Anahita properly belongs to the old belief of the Magi. Hence on the day of the festival of this goddess, the Magians attempted by the means of Smerdis to overthrow Zoroaster's religion, and to re-establish their own former religion.<sup>57</sup> Thus the Magians who cast the lots and in-

<sup>55</sup> The Persians had a year of 360 days which, with the five epagomena, constituted a solar year of 365 days. But the Jews have a lunar year of 354 days. Thus there was a difference of eleven days between the Jewish and Persian first of Nisan. But we must consider that our knowledge of the Persian Calendar in the Achaemenian period is extremely scanty, as may be seen from the names of the months on the Behistun inscription which do not show the least resemblance to those of the Avesta, Sogdians, Chorasmians, and the Neo-Persians (see Lagarde, Purim, pp. 29-32). The probability that there is some connexion between the epagomena and the Festival of Purim cannot be denied. If the former had been celebrated on the days of Passover, we might say that the Jewish festival was changed to the fourteenth of Adar, in order not to conflict with the other festival. Since, however, the epagomena were celebrated at the beginning of Nisan, the Jews could have done the same. Who knows whether the epagomena were not celebrated in the middle of the twelfth month?

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> The fourteenth of *Viaklma* (Behistun inscription, col. I, 15) is identical with the fourteenth of Adar (cf. Ed. Meyer's *Forschungen*, p. 472 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> George Rawlinson rightly contended that the accession of Pseudo-Smerdis, whereby the Medes regained their ancient supremacy, was not

formed Haman that Adar would be the favourable month for the execution of his plan chose the time which Haman himself would have chosen, without the means of divination.

Thus, in the first month of the twelfth year of Artaxerxes' reign, in the year 392 B.C.E., Haman planned to exterminate all the Jews of the Persian empire. It was no easy task for Haman to inform the king that the policy inaugurated by him caused so much annoyance that he was forced to use the most extreme measures against those who opposed him. If the religious innovation had encountered the opposition of a warlike people, the downfall of Haman would have been inevitable. Artaxerxes would have sacrificed him rather than uphold his authority and thereby cause a holy war. At that period he needed his army for other purposes. It was before the Peace of Antalcidas. The Jews, however, were powerless and defenceless. But what about the Jews in Palestine? Haman did not consider them at all. It goes without saying that, if the Jewish religion had been abolished, the existence of the temple in Jerusalem would have become impossible. It would have been either demolished or changed into a heathen sanctuary. From the statement of Hecataeus of Abdera we know that the Palestinian Jews suffered greatly under those persecutions, as described in the sixth chapter. The condition of the Jews in Judea was then hardly better than in the time of Nehemiah. They were still surrounded by hostile neighbours who were ready to attack them and to wipe out their semi-independent state. Jerusalem was

a national revolution, but the ascendency of the Magian religion (Herodotus, vol. II, p. 457). A similar opinion is expressed by Marquart (Fundamente, p. 48), and approved by Ed. Meyer (G. A., III, p. 123).

<sup>58</sup> Josephus, Contra Apionem, I.

now surrounded by a wall. However, the latter could only protect the city from a sudden attack on the part of hordes, and not against a regular army. There was no need for Haman to decree the destruction of the Judean state. The latter owed its existence to the grace of the Persian satraps. This province would have been lost if the Persians had withdrawn their protection and left it to the tender mercies of their hostile neighbours.<sup>59</sup> Therefore

<sup>59</sup> The question whether Ezra was a contemporary of Nehemiah is not solved yet. and is still a matter of dispute. Ed. Meyer (Entst. d. Jud., pp. 80-92) seems to have proved that they were contemporaries. However, Batten (Ezra, in the International Critical Commentary, New York, 1913, p. 28), still contends that Ezra belongs to a later period than Nehemiah. Several of his arguments are not conclusive, and were already discussed and refuted by Ed. Meyer. But there is one point of evidence against the latter's view that deserves serious consideration. We find that Ezra went into the chamber of Johanan, the son of Eliashib, to spend the night there (Ezra 10. 6). The succession of High-priests described in Nehemiah (12. 22) shows that Johanan is identical with Jonathan (ibid., 12. 11), and that he was the grandson of Eliashib, as Stade, in his Geschichte des Volks Israel, II, p. 153, has already proved. If Eliashib was a contemporary of Nehemiah, Ezra seems to have lived two generations later, as Batten expresses himself 'exactly where he belongs, in the reign of Artaxerxes II'. However, even this point is not absolutely convincing. It is not quite impossible that the Johanan, to whose chamber Ezra retired, is not identical with that Johanan who, according to Elephantine Papyri, was High-priest in Jerusalem in 407, as Wellhausen (Gött. Gel. Nachr., 1895, 168) indeed suggests. Or it is not impossible that the compiler who revised the Ezra Memoirs, may have changed the name of the chamber, because in his time it was known under the name of 'the chamber of Johanan, the son of Eliashib', as Ed. Meyer thinks. Neither of the two opinions is quite satisfactory. In either case we will have to encounter a great many difficulties. But one of them must be true. If Batten is right, this fact will shed considerable light on both the Books of Esther and Ezra, and it will be seen that both are closely connected. The prayer of Ezra shows that the conditions of the Jews at his time were still unsettled, and that their existence was precarious. Batten further admits that there is no good reason whatever to doubt the genuineness of the edict of Artaxerxes II concerning the promulgation of the Law. Then the Law must have been Haman in his decree did not allude to the Jewish province in Palestine. He aimed chiefly at the Jews living dispersed

promulgated about 396, exactly at the time of Esther. We may notice, by the way, that the fact that the Law just now received official recognition may shed some light on the religious indifference of the Jews of that period. We might even assume that the Talmudic saying: 'The Jews received the Law again in the days of Ahasuerus' (Shabbath 88b), rests upon true tradition. But these are minor points. However, there are others of more importance. We see Ezra in high favour with Artaxerxes II. But we do not find the least reason why the king should have favoured him. If he had been an official, like Nehemiah, he would have informed us of this fact, as did Nehemiah. On the other hand, looking at the events of the Book of Esther, it seems strange that a Jewish woman occupying such a high position, who might, without disclosing her identity, confer many a boon upon her people, by predisposing the king in their favour, should remain quite indifferent to their welfare. But we notice a remarkable coincidence. In the seventh year of Artaxerxes II two events happened: In that year a Jewish woman became queen, and in the same year the Jewish Law received official recognition. Is it indeed a mere coincidence? Would it not be more logical to see a close connexion between these two events? Esther on her elevation may have called the king's attention to a people whose religion was identical with that of the Persians, and may have expressed the opinion that it would be good policy to support that creed, as the spread of the Persian religion in the Western countries would join them closer to the Persian empire. This opinion coincided with an advice urged upon him by one of the councillors to make Zoroastrianism the supreme religion of the empire, and thus prevent its disintegration. It is therefore reasonable that the same king who was desirous of disseminating his own religion for a political purpose should promote the Jewish religion which he believed to be identical with his own Hence Ezra, the priest and chief teacher of the Eastern Jews, was entrusted with the task of promulgating the Law. He must have known to whom he was indebted for that favour. But the man in whose eyes intermarriage with Gentiles was an unpardonable crime could not tell that he owed his own position to such an intermarriage. Moreover, it would have been wrong to disclose the secret of Esther and expose his benefactress to danger. In accepting Batten's date, another problem could be solved. The edict clothed Ezra with power to punish the disobedient with death, banishment, confiscation of property, or imprisonment (Ezra 7. 26). Nevertheless he was unable to effect a single divorce, except by a pathetic appeal to the people. Something must have happened in the meantime which deprived Ezra of his power.

among the other races, who might by their rebellious conduct incite others to imitate their example. If the Jews had lived together in large numbers, they might, indeed, have risen in arms against their oppressors, as they did in a later period, under the Romans in Cyrene. But scattered and dispersed in all provinces of the empire the Jews were incapable of offering resistance. 60

The elevation of Haman occurred shortly after Esther had become the wife of Artaxerxes. We therefore conjecture that the decree concerning the worship of Anahita and the refusal of the Jews to submit to it, put an end to Ezra's power. We may further conjecture that the great fast the Jews observed on the twenty-fourth of Tishri occurred in Ezra's period, not in that of Nehemiah. There was not the least reason why under the reign of Artaxerxes Longimanus, the Jews should have fasted 'with sackcloth and earth upon them' (Neh. 9.). They certainly could not have complained: 'They have dominion over our bodies and over our cattle, and we are in great distress'. They had their own Jewish governor, who was the king's favourite, and certainly did not oppress them. But a short time after the arrival of Ezra and promulgation of the Law, the news about the great danger to the Jewish religion reached the Jews in Judea, and Persian officials were sent into the land to erect a sanctuary to Anahita. Therefore they fasted and made a covenant among themselves to resist with all power the execution of that decree. Therefore 'the seed of Israel separated themselves from the strangers'; for 'no strangers ought to know that they intended to resist the royal decree'. This was not, as Batten (p. 363) observes: 'Because the pure-blooded son of Abraham was alone a fit object for Jahveh's favour'. However, it must be admitted that the two dates of Esther and Ezra do not agree in every detail. Ezra arrived in the fifth month of the seventh year of Artaxerxes at Jerusalem, and Esther became queen five months later. But the Books of Ezra and Nehemiah had been, as Ed. Meyer and Batten pointed out, often revised. Thus we cannot expect the dates to be correct in every detail. It is possible that the edict of the promulgation was given in the seventh year, but Ezra's arrival at Jerusalem occurred in the fifth month of the eighth year of that king's reign. The preparations for such an enormous expedition must have taken a year at least. Thus if we accept Batten's date of Egra in the light of the present writer's exposition of the Book of Esther, all these events will be viewed differently, and numerous problems will be solved (cf. chapter V, n. 51).

60 No commentator has as yet satisfactorily explained the passage:

'And Haman said unto King Ahasuerus, There is a Esther 3.8. certain people scattered abroad and dispersed among the people in all the provinces of thy kingdom; and their laws are diverse from all people; neither keep they the king's laws: therefore it is not fit for the king's profit to suffer them.' Haman's accusation of the Jews and his advice to decree their extermination were worded very carefully and diplomatically. But his accusation was absolutely true. He did not slander them. And we indeed know from the Behistun inscription 61 and from Herodotus 62 that the most disgraceful deed for a Persian was to tell a lie. Haman prefaced his accusation by allaying the king's fear and forestalling any reproach, that by his advice he had plunged the empire into anarchy, in stating that the people which defies the king's authority is not dangerous in itself to the peace of the empire, being scattered and dispersed in all the provinces of the empire. But by its disobedience it sets a bad example to others and destroys the king's authority. Our author seemingly does not state that Haman expressly mentioned the name of the people he accused. That he actually did mention it, we may deduce from the peculiar expression יינגו, literally 'its being', and thus referring to a preceding noun.63 The author gives only the substance of

<sup>&#</sup>x27;There is one people scattered and dispersed among the people'. This cannot be a part of the accusation. Such a condition is surely no crime, but a misfortune. Nor can it refer to the barrier of the Law, as Paton, p. 203, explains. The latter idea is expressed in the following sentence: 'Their laws are diverse from all people'. Hence that passage expresses the idea of disregard; their condition is so pitiful as not to fear their resistance.

<sup>61</sup> Behistun inscription, col. 54 ff.

<sup>62</sup> Herodotus I, 139.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> The expression יינו does not mean 'there is'. The same form occurs also elsewhere three times (Deut. 29. 14; 1 Sam. 14. 39; 23. 23), where

Haman's report, which, of course, exhaustively dealt with the Jewish problem. Herodotus or any Greek writer would have used for this report a full chapter.

If we had no proof that Haman aimed at the destruction of the Jewish religion and not of the Jewish race, we could deduce his intention from the words of his accusation in stating: 'their laws are diverse from all people; neither keep they the king's laws'. The first part of this statement is no accusation. It is no concern of the king, whether the laws of this people are peculiar or not, as long as they do not interfere with the laws of the empire. But Haman asserted that those laws are contrary to those of the empire, and prevent them from complying with the latter. Thus, there must have been Persian laws inconsistent with those of the Jews. Here we have a further corroboration of our description of the events of the period in which the Jewish religious conceptions came into conflict with the Persian laws. But if the Jewish religion is obnoxious to the welfare of the empire, it cannot be tolerated and must be suppressed, and the king would certainly have answered: Let them abandon their religion, and if they refuse, you have my permission to destroy them. This is exactly what Haman requested the king to do, in continuing to say: 'It is harmful to the king's authority to be indifferent toward their transgression of the Persian laws'.

Esther 3.

Haman certainly was an enemy of the 'Jews', as the author styles him (צורר היהודים), but not of those of Jewish extraction, as soon as they ceased to be 'Jews', in abandoning their religion. Now it is true the style of Haman's

it refers to a preceding noun. See chapter III on the impossible assumption that the king should have condemned a people to extermination whose name he did not know.

decree is so sanguinary as to represent him as the very embodiment of wickedness. But Haman is not responsible for that style, nor is the author of the Book of Esther. The heaping of synonymous expressions, 'to exterminate, to kill, and to destroy' (להשמיד להרוג ולאבר) is inconsistent with the terse style of edicts. Haman's decree must have been worded differently. Our author was a good historian and well acquainted with the style of edicts. Even if Haman had intended to exterminate the Jewish people without regard to their religion, there was no reason for the murder of little children. They could have been sold as slaves, and thus be of more profit to Haman or the people. Those exaggerations are certainly due to late interpolators, as suggested in the first chapter. The Greek version of our story has, no doubt, the original text of this passage. For it tersely states, as we should expect, ἀφανίσαι τὸ γένος των 'Ιουδαίων. Accordingly, the original Hebrew text of this edict must have been לאבד את (עם), 'to destroy (the people of) the Jews', or a similar phrase. It is interesting to notice how consistent both the Hebrew and Greek versions are. The former explains the hatred of Haman towards the Jews, by the statement: 'And he thought scorn to lay hands on Mordecai alone; for they had showed him the people of Mordecai'. We have already remarked that this improbable explanation is a late interpolation at a time when the real cause of Haman's action was no longer known. A man who is able to destroy a whole race on account of a single individual who insulted him, is certainly to be credited with any inhuman monstrosity. The Alexandrian translator, however, did not know of that passage, and in accordance with this, the version of Haman's decree is not sanguinary.

VOL. XII.

Estherg.9.

Having convinced the king that the conduct of the Jews could not be tolerated, Haman substituted this proposal: 'If it please the king, let it be written that they may be destroyed: and I will pay ten thousand talents of silver to the hands of those that have the charge of the business, to bring it into the king's treasuries'. If the Jews were disloyal subjects and according to law deserved to be exterminated, why should Haman promise ten thousand talents for the royal permission to rid the empire of criminals? Though the victims of the persecutions may have numbered many thousands, nevertheless they represented, as we observed, merely a very small portion of the Jewish communities throughout the wide dominions of the Persian empire. We have no census of the Jews of that period, but at a very conservative estimate, they must have numbered many hundreds of thousands.64 The average Jews submitted with a bad grace to the innovation, as the Rabbis correctly perceived, since they saw in the worship of Anahita a mere formality forced upon them, and had no inclination to expose themselves to persecution by their refusal. Thus the friendly relations between them and the Gentiles were not disturbed. This being so, it was doubtful whether Gentiles in many localities, seeing no reason for the wholesale massacre of their Jewish friends and neighbours against whom they felt no animosity, would

<sup>61</sup> About 140 years before that event, the Jews who returned from the captivity numbered 42.360 (Ezra 2.64). The larger part of them had no inclination to leave Babylonia and expose themselves to the laborious task of rebuilding the home of their ancestors. It is a low estimate to assume that about 100,000 stayed behind, who preferred to move into the interior provinces of the immense empire, where as merchants they had the best opportunity of accumulating riches. Thus within 140 years they may have increased to a number of many hundred thousands, at the lowest estimate.

not resent those edicts and prevent their execution. The Jews, assisted by the population, could easily offer resistance against the force entrusted with the execution of those edicts. Therefore, to be sure of success, Haman appealed to the lowest passion of the people-greed. The lower strata, which form everywhere a considerable, if not the major, portion of the populace, are always willing to go to any extent, if they are afforded an opportunity of enriching themselves at the expense of their wealthy fellow-citizens. The Jews being mostly engaged in commerce were reputed to be very wealthy. In granting permission to the populace to keep the property of the Jews, Haman could reckon with full certainty on the carrying out of his edicts to the letter.65 But how could he dispose of their property? If the Jews were condemned for their disloyalty, they were traitors, and their goods had to be confiscated to the treasury.66 Thus it was necessary to reimburse the treasury for the loss it would have sustained by Haman's largess to the populace.

Have we ground to consider—as many commentators do 67—the sum of ten thousand talents as estimate of the Jews' wealth, which would amount to about eighteen million dollars, an exaggeration and incredible? As far as the Jews' wealth is concerned, the estimate was far too low. Concerning Haman's ability to supply that sum of his own means, if we believe Herodotus that the Lydian Pythus offered Xerxes for his campaign against the Greeks 'two

<sup>65</sup> Paton, p. 209, correctly explains: 'This is offered as an inducement to the people to attack the Jews.'

<sup>66</sup> The property of criminals was confiscated by the State. See Herodotus III, 129 and Josephus, Antiquities, XII, i. 4.

<sup>67</sup> Cf. Haupt, Purim, p. 6; Paton, p. 206, and others.

thousand talents of silver, and of gold four million Doric staters, wanting seven thousand '.68 which would amount to about twenty-four million dollars,69 we have no reason to doubt the statement of our author.70 We may recall the immense fortunes the Roman governors amassed in a few years. The Persian satraps had the same opportunities. Haman was no doubt a satrap before he became prime minister. We may assume that his father and his progenitors had served in the same capacity. Thus he may have possessed untold riches.

Esther 3.

'And the king took his ring from his hand, and gave it unto Haman the son of Hammedatha the Agagite, the Jews' enemy. And the king said unto Haman, The silver is given to thee, the people also, to do with them as it seemeth good to thee.' By Haman's offer, the king became convinced of his unselfish motives, and fully granted his request to rid the empire of those internal enemies. We might, perhaps, doubt the statement of the king's generosity in bestowing upon Haman a gift of ten thousand talents. But we find a similar statement by Herodotus of Xerxes' generosity, who declined the offer of the Lydian and said: 'The seven thousand staters which are wanting to make up thy four millions I will supply, so that the full tale may be no longer lacking and thou mayest owe the completion of the sum to me. Continue to enjoy all that thou hast acquired hitherto '.71

<sup>68</sup> Herodotus, VII. 27-9.

<sup>69</sup> Cf. G. Rawlinson, *Herodotus*. vol. III. p. 25. n. 1. According to Cassel, p 110, however, the sum that Pythius offered to Xerxes would be 9,986 talents, thus about equivalent to that offered by Haman to Artaxerxes; for five daries = one mina, and 100 minas = one talent. As to the immense riches of the satraps, cf. Herod. I, 192.

<sup>79</sup> Similarly G. Rawlinson in his commentary on Esther, 1873.

<sup>71</sup> Herodotus VII. 20

12-14.

However, did the king actually believe Haman's accusation and give him full permission to deal with the Jews as he deemed proper, without any further investigation? The Persians were certainly reputed in antiquity for their high sense of justice, as Xenophon represented them in his historical romance Cyropaedia.72 Thus how could we believe that Artaxerxes condemned a whole people without being certain of their guilt? Our author was not an orator, like the Greek writers, as we observed, and condensed Haman's accusation into a few sentences. Haman naturally dwelt thoroughly on that subject, and laid before the king the reports of the governors and officials concerning the disloyal conduct of the Jews and the disturbances everywhere, and corroborated each point of his accusation by absolute reliable documentary evidence, and, perhaps, also by the personal testimony of many satraps and governors. Convinced of the guilt of the Jews by that evidence, and persuaded by the prime minister of the futility of any other remedies to reduce them to obedience, the king could not but grant Haman the permission to exterminate them

The letters commanding the Jews' extermination were Esther 3. written on the thirteenth day of the first month and 'were sent by posts into all the king's provinces, to kill ... all Jews...in one day, even upon the thirteenth day of the twelfth month, which is the month Adar, and to take the spoil of them for a prey. The copy of the writing for the commandment to be given in every province was

<sup>72</sup> Cf. I, II, 6, 7, 15; I, III, 16-18. Though Xenophon actually meant to depict the Lacedaemonians, nevertheless he never would have dared to attribute those virtues to the Persians if they had not had a high reputation for the conception of justice.

published unto all people, that they should be ready against that day.' Why did Haman promulgate the decree about a year before its execution? Seeing that the modern commentators consider Haman an inveterate enemy of the Jewish race, we expect to find the explanation of that early promulgation of the decree to enhance the sufferings of the Jews by keeping them in suspense as long as possible.73 Other commentators believe that it was done to give the Jews an opportunity to leave the country.74 The latter explanation is certainly strange. We cannot impute to scholars ignorance of geographical knowledge and of the extent of the Persian empire at that period. Seeing that those scholars identify Ahasuerus with Xerxes, the whole of Asia, with the exception of the Ionian free cities and islands, and Egypt were under Persian dominion. Where could the Jews have found a refuge if they had left the Persian empire? Where should the Jews living in Parthia, Bactria, Sogdiana, &c., have gone? Those of Asia Minor might have sought a place of escape in the Ionian free cities. Would the latter have admitted them? Certainly not as free citizens. At the time of Artaxerxes, the Jews of the province of Judea could have escaped to Egypt, as their people did two hundred years before. However, the early promulgation of the edicts greatly redounds to the honour of Haman. He was loath to commit that wholesale slaughter, if he could avoid it. His intention was to give the Jews ample time for reflection whether it would not be more advisable to desist from their obstinacy and to abandon their exclusive position among the nations, in parting with their singular creed. That early promulgation is a further confirmation of our

<sup>73</sup> So Bertheau-Ryssel and others.

<sup>74</sup> So Keil, Rawlinson.

exposition of those events, that Haman's object was the destruction of the Jewish religion, which could not be accomplished without destroying the adherents of this creed.

'The posts went out, being hastened by the king's Esther 3. commandment, and the decree was given in Shushan, the palace. And the king and Haman sat down to drink; but the city Shushan was perplexed.' The statement that the king and Haman sat down to drink has a deeper meaning than generally assumed. The modern commentators are on the wrong track in explaining: 'It is meant as a very effective piece of contrast. Orders have been sent out that will throw the empire into confusion, but the king and his prime minister enjoy themselves after finishing this troublesome business.' 75 This passage again shows how minutely our author was acquainted with Persian customs. Herodotus states: 'It is also their general practice to deliberate upon affairs of weight when they are drunk; and then on the following day when they are sober, the decision is put before them by the master of the house in which it was made; and if it is then approved of they act on it; if not. they put it aside. Sometimes, however, they are sober at their first deliberation, but in this case they always reconsider the matter under the influence of wine.' 76 Thus our author means to state that the decision to exterminate the Jews was made when the king and Haman were sober, and it was reconsidered under the influence of wine. In the light of this explanation we understand the meaning of the clause: 'and the city of Shushan was perplexed'. This passage has not yet found any reasonable explanation. The exegetes cannot believe that the Gentile population

<sup>75</sup> See Paton, p. 211.

<sup>76</sup> Herodotus I, 133.

of the capital would have felt any great grief over the destruction of the Jews. Now the news reached the people that there was a deliberation concerning the destruction of the Jews, and that it was agreed upon. Still it was not certain whether this decision would not be set aside in the second deliberation under the influence of wine. Thus the people were perplexed and kept in suspense; their curiosity was aroused. Some held that the decision would stand, and some denied; some approved and some disapproved it. The passage apparently is not in the proper place. We have, perhaps, to read: 'The king and Haman sat down to drink and the city of Shushan was perplexed; the posts went out, hastened by the king's commandment, and the decree was given in Shushan the palace' (והמלך והמן ישבו לשתות והעיר שושן נבוכה הרצים יצאו דחופים בדבר המלך והדת נתנה הבירה). However, the reference to the second deliberation under the influence of wine may have been an afterthought of our author.\*

<sup>\*</sup> The seven chapters printed in this and previous volumes of the Jewish Quarterly Review, together with two additional chapters and an index, will be published in book form.

## RECENT BIBLICAL LITERATURE

JULIUS WELLHAUSEN celebrated his seventieth birthday on May 17, 1914. Friends and former students, headed by the editor, Professor Marti, have united to do him honour by the publication of a volume of scientific papers. It is to be regretted that the Committee decided to confine the invitations solely to such scholars as were committed to the methods of Wellhausen; it seems the publication was intended to serve as a proof that they were not antiquated nor in need of revision. For, in the first place, a far greater number of men would have responded, who though more or less at variance with the celebrant's position, would have been glad to testify to their admiration of Wellhausen; and in the second place, science is not advanced by clinging to this or that method, this or that position, if here and there new paths have been opened and new points of view established. It is easy to see against whom Marti's pointed shafts are directed; but withal it little behoves Biblical students in any camp to detract from the merits of this scholar who has been a path-finder and whose name has had international vogue.

We turn first to the end of the volume where a list of 235 publications from Wellhausen's pen has been drawn up by Professor Rahlfs. His first fruits dealt with the clans and families of the tribe of Judah, enumerated at the head of I Chronicles. With this dissertation submitted to the Theological Faculty of the University of Göttingen went the usual theses which the candidate was to publicly defend and which embraced a wide field of theological knowledge. To some of them, the scholar made reference in his later publications, as for instance, the derivation

i Studien zur semitischen Philologie und Religionsgeschiehte. Julius Wellhausen zum siedzigsten Geburtstage am 17. Mai 1914 gewidmet von Freunden und Schülern und in ihrem Auftrag herausgegeben von Karl Marti. Giessen: Alfred Töpelmann, 1914. pp. xii + 388.

of מורה from ערה. His first large work, published in 1871, dealt with the text of the Books of Samuel. It has been a guide to all younger men in the proper use of the ancient versions, particularly of the LXX, for the purpose of textual criticism. He steered a middle course between Thenius to whom every Greek word meant a Hebrew equivalent and who failed to grasp the importance of studying in a version the translator's mannerisms and exigencies, and on the other hand, Geiger, who saw in every deviation from the M.T. an intentional change, born of the conflict of opinions among the various later sects. Three years later, a study of the Pharisees and Sadducees was published with a clear leaning on Geiger, though he by no means followed him through thick and thin. A series of articles on Biblical Chronology and the analysis of the Hexateuch paved the way for his great and best known book, The History of Israel, later renamed Prolegomena to the History of Israel, which meant the summing up of the arguments for placing the Priestly portions of the Pentateuch in post-exilic times, and a reconstruction of the history of Israel nothing short of turning the traditional view upside down. We younger men have heard of the storm of protest from all quarters that ensued and how in both hemispheres the name of Wellhausen became the subject of diatribes in pulpits of all churches. He was at length forced out of his position in the Theological Faculty and compelled to switch over to the Philosophical Faculty in a minor Prussian university. From these years come his works on Arabic literature and Arab religion, notably his book on the remains of Arab Heathenism which meant to illustrate the same development in Israel, placing the rise of Islam on a level with the Deuteronomic revelation. He once more returned to the Old Testament field by a translation of the Minor Prophets and, particularly, by his volume on the History of Israel and Judah which grew out of an article originally contributed to the Encyclopaedia Britannica, but which was thoroughly enlarged and remodelled. This work which is now in its seventh edition (see later) is a masterpiece of style. Whether he deals with the natural configuration of Palestine which, unless we are mistaken,

he never visited, or the political, religious and literary history, we meet stately periods of which each word is so much condensed thought. Advanced as the standpoint is in various details. nevertheless, Wellhausen shows an unperturbed attitude towards vagaries of younger men, some of whom were his own disciples. The crowning chapter is, of course, the last, in which Wellhausen, naturally enough from a Christian point of view, proceeds to show how the Old Testament religion which is traced in the previous pages through the cross-current of the last pre-Christian century leads to the flower, the teaching of Jesus of Nazareth. If Amos and Jeremiah are invested retrospectively with the evangelical touch and made to stand forth as the protagonists of individual civic righteousness against the pride of race and political chauvinism, Jesus, on the other hand, is described as another, indeed as the last prophet, who consummates the individualistic tendencies in the religion of Israel. That to Wellhausen the religion of Jesus and Christianity are things apart may be seen on the last page where it is pointed out that the destinies of nations and the progress of civilization are not to be measured by Church history and Church councils over which the owl of strife presided, and who concludes with the apophthegm that the Gospel is the salt of the earth and where it aims to be more, it becomes less. Advanced to the oriental chair ultimately vacated by Lagarde. we find him contributing an edition and translation of the Psalms to Haupt's Bible, participating in a discussion as to the historical character of the Restoration, and turning his attention to Arabic history and Arabic literature; but of a special interest to the Biblical student are his works on the Gospels and the Acts of the Apostles in which he operates with methods of criticism previously applied to the Old Testament, and with the notion of an Aramaic original underlying the Gospels.

It is a record certainly rich in achievement and profound in its stimulating effect. Through all his works, there is noticeable a master mind never lost in details but always going to the centre of things and aiming at a presentation of the great and leading figures and thoughts in the religion of Israel which has always stood in the centre of his interest. Opponents have been shocked here and there by an irreverent tone, and Jewish scholars have been aghast at the havoc which Wellhausen's theories wrought in traditional opinion. Wellhausen shares the Christian view of the inferiority of Rabbinic Judaism. But Wellhausen is far too aristocratic to show hostility towards Judaism, if he ever harboured such thoughts. If his disciples betray anti-Semitic tendencies, it is simply because they belong to a younger generation and because they descend to a low level.

Of the twenty-one papers in the volume all but three (Frankenberg's on Determination in Semitic', on the lines pursued by the author in his work on the 'Organism of Semitic Word-formation' published in 1913; Bevan's on 'Mohammed's Ascension to Heaven'; Albrecht's edition of the fifth porta of the Book of the Tejnis by Moses Ibn Ezra, based on Günzburg's edition and two further MSS.) deal with Hebrew and the Old Testament. Beer cuts out from the portions of Isaiah generally regarded as authentic all anti-Assyrian discourses and only leaves the pro-Assyrian prophecies stand: thus vacillation is removed and the prophet is depicted as his people's enemy ('Volksfeind'), a universalist transcending all national barriers with an outlook into the future 'genuinely Protestant', while the Synagogue and Islam and Catholicism are founded upon the spurious eschatology of the amplified and corrected Book of Isaiah as we have it to-day! Bertholet's 'Notes on Textual Difficulties in Deutero-Isaiah' contain here and there suggestions which will command attention; the best in 51.12 comes from Ehrlich: the deductions from the Septuagint are not always convincing. Budde ventures the opinion that the prose account of the encounter of Amos with the priest Amaziah (Amos 7, 10-17) stood originally at the head of the book. The lexicographer Buhl endeavours to determine the meaning of the stem אָל (יִייִ). Burney is inclined to believe, against Moore, that the two narratives of Gideon's rout of the Midianites now dovetailed into one another probably did not differ as to the place of the flight of the narauders. Cornill's contribution elaborates points raised in his controversy with Sellin. The Judah section

in the Blessing of Jacob (Gen. 49) is reduced to three short lines with their allusion to wine growing and cattle raising in the southern hills and steppes; all else, including the Shiloh passage, is interpolation. Wellhausen's repristination of Goethe's discovery of the Jahvistic Decalogue in Exod. 34, a parallel to the Elohistic in chapter 20, is submitted to a fresh proof and substantiated: it consists of five pairs of commandments. Elhorst refutes the opinion according to which the rites of mourning in Israel have for their purpose the warding off of evil demons; he thinks that the matter is a most complicated one, and that a variety of motives plays into these customs: on the one hand, there is a desire to do a service to the departed, for it is quite material in what manner one goes down into the underworld; and, on the other hand, there is the belief that the house of death is occupied by a power which in the interest of the dead and the living it is well to propitiate and to honour. Von Gall examines the pre-exilic passages in which Jahveh is designated as king of Zion, and comes to the conclusion that he succeeded to the title of an ancient pre-Davidic deity, Zedek (cp. the name Adoni-zedek), located in the sacred spring Gihon; the cult of that deity lived on unofficially, and consisted in the burning of children in the valley of Hinnom in honour of the king-Moloch; the prophets realized the heathen origin of the abominable practice, and gradually transformed the King of Zion into the Lord of the universalistic Messianic kingdom. Gray collects the data in the Egyptian Aramaic papyri, affording the earliest evidence of the existence among the Jews of the practice of giving to children the name of an ancestor, and particularly that Guthe's explanation of the sign and the of the grandfather. prophecy in Isaiah 7. 4-17 proceeds from an analysis of similar prophecies to which a sign is attached, both in Isaiah and elsewhere: the sign is subordinated to the prophecy. In the present case, sign and prophecy are constructed to consist each of two halves, and there is a relationship in time and thought between the corresponding halves: the birth of a new generation under the call 'God is with us' in the time of peace following the

retirement of the two warring kings, and the meagre sustenance by milk and honey when in the sequel the country will be devastated by Assyria. There are difficulties enough in this view, and Guthe brushes them aside lightly; the assumption that 'the young woman' means 'young women' (generic article), although acquiesced in by many commentators, remains unconvincing. Haupt's treatment of the text of the Song of Deborah shows that scholar's usual manner of transposing textual elements and relegating others to the margin together with questionable emendations; but one can always learn from Haupt, and his diversified learning permeates the notes. While admitting the higher cultural sphere reflected in the marriage laws of the Hammurabi Code, Holzinger points out that the point of view is largely one of property rights, and that there is no trace of the higher moral ideal dominating the conceptions of Judaism on the subject of In the Old Testament itself there is a marked development between older and more recent times, exemplified in the different attitudes of the Jahvist and Elohist (Smend's analysis of Gen. 24 is accepted); but the change occurred from within, the contributing factor being the religious conceptions of the Iews. Köhler's contributions to the Hebrew Lexicon of the Old Testament demonstrate the need of including certain plausible conjectures by means of which the old Hebrew vocabulary may be enlarged; he also points out how one or the other article in Buhl's Gesenius will bear revision. According to Lods, the 'angel of Jahveh' represents a sort of 'double', 'l'âme extérieure'. Marti seeks to show that even so late a prophet as Zechariah did not escape the fate of being corrected by means of interpolations, the purpose of which was to accommodate the prophet to the standard of a predicter of eschatological events. claims, against Wellhausen and his school, that when the Priestly Code assumes centralization of the cult in pre-exilic times it is not altogether falsifying history; centralization was a necessary corollary of the peregrinations in the desert, and at least during the life of Moses the Israelites worshipped Jahveh in one place, that being the ark and the tent of the covenant. But it is wrong

on the part of the Priestly Code to assume the perpetuation of this state of affairs in post-Mosaic times, when the settlement in Canaan and the subsequent dispersion of the tribes necessitated a multiplication of altars and ritual centres. Rogers reverts to the view of George Rawlinson and Hugo Winckler that Sennacherib undertook two campaigns against King Hezekiah, one in 701 and another about 682, thus relieving the textual difficulties in the accounts of the book of Kings and Isaiah. Steuernagel investigates the Deuteronomistic expression אלהי ישראל was appended by a later editor in order to differentiate between Jahveh as ethnic deity, and Jahveh the national God of Israel.

The well-known history by the nestor of Biblical criticism is now in its seventh edition.<sup>2</sup> It is practically a reprint, without additions or corrections, as every monumental and epoch-making work should be. Evidently its influence is still potent, for, despite the many admirable books on the subject published in recent years, people like to revert to the main source and fountain-head of Biblical research from which all the latest currents and cross-currents derive their existence.

Volz's Biblische Altertümer<sup>3</sup> is based on Kinzler's well-known work on Biblical antiquities, the seventh edition of which appeared in 1893. The immense archaeological material that came to light in the Orient during the last twenty years necessitated a complete revision of the work, and so the present book is practically new so far as subject-matter is concerned. In plan and execution, however, it approaches its predecessor. It should be noted that a good deal of the description is due to personal inspection as a result of an Oriental tour. The work is in two parts, the first dealing with the divine cult and religious life of Israel, the second with the domestic, social, and national condi-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Israelitische und jüdische Geschichte. Von J. Wellhausen. Siebente Ausgabe. Berlin: Georg Reimer, 1914. pp. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die biblischen Altertiimer. Von Dr. Paul Volz. Mit 97 Textabbildungen und 32 Tafeln. Calw und Stuttgart: Verlag der Vereinsbuch-HANDLUNG, 1914. pp. viii + 556.

tions of the Jews. In the former a sharp line is drawn between the prophetic ideal of monotheism, the practical monotheism of the priests forming an intermediary between the prophetic spirit and popular practice, and finally the popular belief which shows affinity with the beliefs of the rest of the world. As sources the author makes use of both Testaments and the Apocrypha. Talmudic references are introduced only where they serve as a proof for a Biblical statement. The continuity and organic connexion of the work, as well as its comparative completeness of material, will recommend it to both scholar and layman, for whom it was written. The photographic reproductions are well executed, and the indices are as perfect as possible.

Arnold advances a novel thesis concerning the vexing problem of the ephod and the ark.4 As is well known, there are two kinds of ephod mentioned in the Old Testament, one meaning loin-cloth or apron worn by all persons who engaged in solemn religious exercises in the immediate presence of the deity, and one having reference to a solid and heavy object of an unknown nature, but with the power of divination implied. Now Arnold argues against the ephod being an object of divination; rather is the ark such an object, as may be seen from numerous passages containing the word ארן. Starting with I Sam. 14. 18, where the masoretic text has ארה and the Septuagint אפוד, he hits upon the idea that the former is genuine while the latter is a substitute of a scrupulous scribe who wished to hide the fact that the ark was an object of divination. He then proceeds to identify all the passages wherein the heavy ephod occurs as having had ארנן originally. Likewise he reads ארון for או in I Sam. 15. 23, which yields good sense. After a searching investigation of the expression and similar combinations, he arrives at the conclusion that 'the historical sacred box of the ancient Hebrews was a manifold object regularly employed as the instrument of priestly divination'. This hypothesis relieves at once the diffi-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ephod and Ark. A Study in the Records and Religion of the Ancient Hebrews. By WILLIAM R. ARNOLD. (Harvard Theological Studies. III.) Cambridge: HARVARD UNIVERSITY PRESS, 1917. pp. 170.

P

culty in I Sam. 14. 18, according to which the ark was in the camp of Saul near Gibeah of Benjamin at the battle of Michmash, while, in agreement with another account in I Sam. 7. I, it was deposited in the house of Abinadab on the height above Kiriathjearim, and remained there until David removed it to Jerusalem. If the ark of Jahveh was a multiple object then both statements are compatible with each other. The author describes the nature of the ark, its origin and development, until its final disappearance during the destruction of the first temple. It appears that the ark was a box of Canaanitish origin, and served as a repository for the sacred lots, and as a receptacle from which those lots were drawn. It was banished as a heathen relic with the advance of pure monotheism and the Deuteronomistic centralization of The author elaborates all these points very meticulously, and comments on Biblical passages in a sound way. There can be no doubt that the hypothesis is very plausible, solving as it does several knotty problems in Biblical exegesis. The book ends with two excursuses, one on the equivalence of Yahwe Sebaoth to Jahwe Militant and not Lord of Hosts or Armies, and another on a troublesome passage in the Elephantine Temple papyrus. A conspectus on ארון in the Old Testament is attached at the end, and helps to visualize the whole intricate subject at a glance.

The Layman's Library, as stated by Mr. Burkitt in the preface, aims to present, in popular treatment, various theological subjects from the standpoint of the Anglican Church. The editors think in the first place of the laymen of the Church of England, who are puzzled by the inroads of modern learning upon the Church's ground, and wish to know what counsel and advice specialists who are also Churchmen can give them on the several subjects. The present volume by Mr. Nairne opens the series. An introduction gives a general sketch of the literature of the Old

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The Faith of the Old Testament. By the Rev. Alexander Nairne. B.D. With a Preface by F. C. Burkitt, M.A., F.B.A. (The Layman's Library. Edited by F. C. Burkitt and the Rev. G. E. Newsom.) London: Longmans, Green & Co., 1914. pp. xi + 226.

Testament and its religious content. Then comes a detailed discussion of the early prophets, Ezekiel and the Law, the Wisdom books, the Apocrypha and Daniel, and finally the Psalter, with a view to elucidating the contribution of each of these sources in the sphere of absolute faith. In each case also the evolution of the religious concepts is emphasized, and connexions are made with the New Testament doctrine. The material is based on the latest critical authorities of the Christian faith, who insist that the fruition of the moral teachings of the prophets and the full maturity of their ideal religion was not effected before the Maccabean period, and only culminated in Jesus of Nazareth. The treatment is original and quite interesting.

Mr. Robinson 6 aims to present some of the fundamental ideas of the Israelitic religion 'in their historical setting, with some indication of their theological and philosophical value, and of their significance for Christianity'. He takes up first the idea of religion, then the idea of God, the idea of man, the approach of God to man, the approach of man to God, the problems of sin and suffering, and the hope of the nation. He winds up with a chapter on the permanent value of the Old Testament, emphasizing Israel's history as a divine revelation and his religion as historical. An introductory chapter deals with the history of the canonical books as the source of religious ideas. His attitude is that of one 'who believes critical study of the Old Testament to be no obstacle but a great help to the progress of the Gospel of the New Testament'. To this end he traces the development from the idea of the nomadic war-god of the Mosaic period, through that of the agricultural land-god of Canaan, into that of the world-god, and up to the absolute monotheism at the time of the exile. The treatment is lucid, and the style clear and compact. A bibliography and index enhance the value of the book.

The Kingdom of God Series purports to expound the

The Religious Ideas of the Old Testament. By H. Wheeler Robinson, M.A. New York: Charles Scribner's Sons, 1913. pp. viii + 245.

<sup>7</sup> The Religion of Israel. By JOHN BAYNE ASCHAM. Kingdom of God

development of the kingdom of God on earth as represented in the Old and New Testaments. The former is covered by two volumes: The Religion of Israel and The Religion of Judah, both written by the same man. These books are intended primarily for adult Bible classes and high schools that stand in need of modern text-books written in scholarly spirit but in popular style. Hence the topical arrangement of the material and the concise treatment of each subject, hence also the questions for class discussion and suggested readings at the end of every chapter. The sequence of the topics is historical and follows in the main the Biblical canon. A brief summary concludes the work. The present volume contains twenty-six study chapters and stops with the rise of eighth-century prophetism and the fall of Samaria. The later development of the kingdom is reserved for the second volume on the religion of Judah.

Badé <sup>8</sup> endeavours 'to meet the difficulties of men and women to whom the Old Testament is still a valuable part of the Bible, but who find it an indigestible element in the Biblical rationale of their beliefs'. With this aim in view he analyses the Hebrew religion on the basis of recent investigations, showing its inferiority from an ethical standpoint. He pictures the Hebrew religion in the most unfavourable light. To him even the Deuteronomic code does not constitute monotheism, for he coins for it the name monojahvism. Theoretical monotheism appears first in Jeremiah and is advocated by other pre-exilic prophets. As a practice it hardly existed. With such an appreciation of the Hebrew religion it is no wonder that the author has to defend it as the progenitor of Christianity. It is true, he argues, that the Old Testament is on a low level of ethical and religious development, still we must study it as the antecedent and origin of the New.

Series. Edited by Henry H. Meyer and David G. Downey.) New York: The Abingdon Press, [1918]. pp. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The Old Testament in the Light of To-day. A Study in Moral Development. By William Frederic Badé, Professor in the Pacific Theological Seminary, Berkeley, California. Boston and New York: HCUGHTON MIFFLIN COMPANY, 1915. pp. xxii - 326.

The moral superiority of the latter over the former is assumed from the very beginning, and a wish is uttered that doctrinal co-ordination of the Old and New Testaments should give place to historical subordination of the former over the latter. The present volume covers Hebrew religious development during the pre-exilic period; another volume will deal with the Jewish religion during the exilic and post-exilic times. Foremost in the discussion is the idea of God in the Old Testament, the moral character of Yahwe, and the expansion of Yahvism to Theism under the influence of prophecy. The book contains an appendix on Jehovah and Javeh, and one on Jer. 8. 8.

Jahn's object is to disprove the theory of a special divine guidance for Israel: the Jewish religion, like any other religion in the course of human history, is a natural development from idolatry to monolatry, without any hint at choice or predilection. The vaunted monotheism of the Hebrews is nothing but a fiction fostered by prophets and priests alike. Yahwe is but a humanized national god such as we find among many other peoples of antiquity. Not until the rise of Christianity do we meet with a real spiritual monotheism, and this becomes possible only after the complete separation of Christianity from Judaism. This argument is not new and is quite characteristic of a certain group of Christian theologians whose purpose is to efface the Jewish origin of the Christian faith, even if they have to marshal their sources in a way to suit their preconceived notions.

Daniel Völter <sup>10</sup> belongs to a group of theologians who look at the history and religion of Israel through an Egyptian microscope. Their aim is to prove that all the ancient Hebraic institutions incorporated in the Pentateuch had their origin on the banks of the Nile and that the story of the patriarchs up to and including Moses are mirrored exactly in the mythology of the Pharaonic

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Uber den Gottesbegriff der alten Hebräer und ihre Geschichtschreibung. Allgemein verständlich dargestellt von G. Jahn, emerit. Professor der semitischen Sprachen. Leiden: E. J. Brill, 1915. pp. xvi+672.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Jahwe und Mose. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung von Dr. Daniel Völter. Leiden: E. J. Brill, 1914. pp. iv + 48.

kingdom. This contention was raised by the author in an early book entitled Acgypten und die Bibel dealing with the earliest history of Israel in the light of Egyptian mythology. Further researches were incorporated in his Die Patriarchen Israels und die ägyptische Mythologie, Mose und die ägyptische Mythologie, and in a pamphlet entitled Wer war Mose? The present brochure on Yahveh and Moses advances the view that the former corresponds to the Egyptian god Har-Sopd-Shu whose habitat was Sinai, and the latter finds its prototype in the moon-god Thot, so familiar in the Egyptian pantheon. The author even discovers affinities between Zipporah, Moses' sister, and the divinity Hathor. This view that Yahveh dwelt on the Sinai peninsula and was an Egyptian divinity is in contrast to the view of Wellhausen, Gunkel, and Eduard Meyer, who place him on a volcano in Midian, in the vicinity of the Arabian Gulf. In his pamphlet on Passover<sup>11</sup> he maintains that the Israelitic feast of Passover and mazzoth, celebrated on the 14th and 15th of Abib or Nisan, corresponds exactly to the Egyptian feast of the 14th and 15th of Pachon.

Schwab's dissertation <sup>12</sup> constitutes a very exhaustive study of the term *nefeš* in the Old Testament and Apocrypha. First the original and fundamental function of this concept is defined, its concrete and abstract connotations as a principle of life, then its relation to *nešamah* and *ruah* is discussed, and finally its equivalent in Hellenistic Greek. Practically every phase of the word is dealt with very minutely, and in every case the proper authorities are quoted in full. Foot-notes are abundant and illuminating. The book is, furthermore, provided with a bibliography and an index.

Causse 13 traces the monotheism of the prophets from its

<sup>11</sup> Der Ursprung von Passah und Mazzoth, neu untersucht von Dr. Daniel Völter. Leiden: E. J. Brill, 1913. pp. 32.

<sup>12</sup> Der Begriff der nefes in den heiligen Schriften des Alten Testamentes. Ein Beitrag zur altjüdischen Religionsgeschichte. Inaugural-Dissertation (München). Von Johann Schwab. Borna-Leipzig: Robert Noske, 1913. pp. x + 106.

<sup>13</sup> Les Prophètes d'Israël et les Religions de l'Orient. Essai sur les origines

earliest stage to its latest development, and then compares it with Oriental monotheism generally. The latter, he claims, never lost its heathen substratum and pantheistic tendencies, while the former, though subject to syncretism, always retained its high idealistic standard which it expounded to the entire world. It will be seen from this that the author does not subscribe to the radical and iconoclastic views of Jensen, Winckler, and their Pan-Babylonian confrères, who endeavour to trace every phase of Hebraism to either a Babylonian or Egyptian origin. Universalistic monotheism, the author maintains, is the creation of the Hebrews alone.

Hölscher's book on Prophecy and the Prophets14 is as thorough and exhaustive as such a work can be. It is laid out on comparative lines and goes into every phase of the phenomenon. The object is to depict the origin of prophecy and its later development. Of the six chapters the first is introductory, sounding the general psychological phenomena which accompany prophecy, such as ecstasyand vision. Subsequent chapters deal with ecstatic prophecy as manifested in the earlier prophets of Israel and then with the natural prophecy of the great literary prophets. The last chapter discusses how the various prophetic books originated and how they assumed their present form. The author is of opinion that ecstatic prophecy was indigenous in Canaan whence the Israelites derived it on their conquest of the land. Traces of this primitive state of prophecy are still found in the early historical books of the Bible such as Judges and Samuel. In Arabic literature, as the author points out, examples are more numerous. The transition from ecstatic to literary prophecy is conterminous with the shaping of a strict Yahvism. In discussing each prophet extracts from his orations are adduced, not, however, without introducing emendations. To increase its usefulness the work is provided with ample indices.

du monothéisme universaliste par A. Causse. Paris : E. Nourry, 1913. pp. 230.

<sup>11</sup> Die Profeten. Untersuchungen zur Religionsgesehichte Israels von Gustav Hölscher. Leipzig: J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1914. pp. viii + 486.

Dr. Šanda's monograph on Elijah <sup>15</sup> contains an appreciation of the towering personality of that great prophet whose deeds border on the miraculous. The author takes up first the sources of the story of Elijah, deducing from them the political situation of the northern kingdom and the religious conditions of Israel during the ninth century. Then follows a description of Elijah's deeds and characteristics. The trustworthiness of the Biblical account is assumed after the Catholic fashion, and nothing is yielded to the mythical theory of some ultramodern critics.

No archaeological discovery in modern times stirred the scholarly world to such an extent as the find of the Elephantine Papyri in 1907. In their bearing on the history and religion of the Hebrews these papyri stand unique and unrivalled: not only do they throw light on an obscure period of Jewish history, but in many respects they corroborate Biblical accounts on which aspersions had been cast heretofore. No wonder prominent scholars of the Bible everywhere felt themselves in duty bound to institute an enquête into or at least to give a précis of these important documents. Of this literature, which has become quite vast in recent years, the most outstanding is Eduard Meyer's investigation, 16 which constitutes a crystallization of opinion gained after numerous discussions in public lectures both in Europe and America. Meyer, as is his wont, approaches the problem in a systematic way: he recapitulates his theory about the origin of Judaism in the Persian period, first pronounced in his Entstehung des Judenthums (Halle a. S., 1896), and then proceeds to demonstrate how the newly found papyri furnish convincing proof to this assertion. The veracity of Ezra-Nehemiah, which he championed long before the papyri were unearthed, is dwelt upon

<sup>16</sup> Elias und die religiösen Verhältnisse seiner Zeit. Von Dr. A. Šanda. (Biblische Zeitfragen. Siebente Folge. Heft 1/2.) Münster in Westf.: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, 1914. pp. 84.

<sup>16</sup> Der Papyrusfund von Elephantine. Dokumente einer jüdischen Gemeinde aus der Perserzeit und das älteste erhaltene Buch der Weltliteratur. Von EDUARD MEYER. Leipzig: J. C. HINRICHS'SCHE BUCH-HANDLUNG, 1912. pp. iv + 128.

with great force and emphasis. An illuminating picture is drawn of the Jewish settlement on the Egyptian island and its relation to the mother country in Palestine. On the whole, the views he advances are based on a fair analysis of the papyri and deviate very little from other expert opinion such as Sachau's. The author's main merit lies in his excellent treatment, which is furthered by a smooth and flowing style. The greater part of the book, as might have been expected, is devoted to the religious texts bearing on the rebuilding of the destroyed temple and the celebration of Passover, and especially noteworthy here is the discussion of the Jewish religion among common people in Jerusalem and Elephantine (pp. 38–67). However, considerable space is devoted also to the literary texts, particularly the Aḥikar legend and its place in the world literature.

Anneler's book <sup>17</sup> endeavours to reconstruct the life and history of the Elephantine Jews in great detail. The conclusions reached do not vary much from those of other scholars, though the author, as we are told in the introduction, arrived at them quite independently. The book opens with a geographical description of Assuan and Elephantine, which is followed by a discussion of the relation of the Jewish colony to the native population, the inner life and outer position of these Diaspora Jews, their status within the Jewish nation, the origin of the colony and its history. It closes with an extensive bibliography which is fairly up-to-date. Very praiseworthy are the figures and sketches of Karl Anneler accompanying the text.

Von Gall's popular lecture<sup>18</sup> summarizes the main results obtained from the Elephantine Papyri and their bearing on Jewish religion and history generally.

Jahn 19 launches into a diatribe against the critics of his com-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Zur Geschichte der Juden von Elephantine. Von Dr. phil. Hedwig Anneler. Bern: Max Drechsel, 1912. pp. viii+155.

<sup>14</sup> Die Papvrusurkunden der jüdischen Gemeinde in Elephantine in ihrer Bedeutung für jüdische Religion und Geschiehte. Von August Freiherrn von Gall. (Vorträge der Theologischen Konferenz zu Giessen, 34. Folge.) Giessen: Alfred Töpelmann, 1912. pp. 26.

<sup>19</sup> Die Elephantiner Patyri und die Bucher Esra-Nehemja. Mit einem

mentary on the books of Ezra and Nehemiah. As is known, he called into doubt the genuineness of the Persian documents incorporated in those two books, in refutation of Eduard Meyer and others, for which he was attacked severely. With the discovery of the Elephantine Papyri and their corroboration of Ezra-Nehemiah, the author, in order to maintain his former stand, feels himself constrained to question also the authenticity of the papyri. This he does in a series of lexical investigations whose purport is to prove that the Aramaic of the papyri is quite late, about the second century B.C.E., and that therefore the dates given are fraudulent. But his arguments, like those of Belleli, who likewise doubted the veracity of the papyri (An Independent Examination of the Assuan and Elephantine Aramaic Paperi, London, 1909), are far from convincing. Palaeography has long since settled the question of authenticity, and it behoves Bible scholars to deal with these texts only so far as lies within their province of research and no farther. Jahn's effort makes the painful impression of wilful contortion and deliberate contradiction. This is evident not only from his etymological strictures on the text of the papyri but also from his explanation of the Hebrew proper names which is appended to the book and serves as a supplement to his commentary mentioned above. It should be noted also that the book suffers considerably from misprints.

Van Hoonacker,<sup>20</sup> in a series of three lectures on the Assuan and Elephantine Papyri, advances a theory that the so-called Jewish colony at Elephantine was not purely Jewish but contained also Samaritan elements. This would explain many phenomena, which are otherwise puzzling, such as the absence of pure monotheism and the toleration of other divinities by the side of Jahveh, the Babylonian influence in the chronology of the business documents and also in the story of Ahikar, and, last

Supplement zu meiner Erklärung der hebräischen Eigennamen. Von G. JAHN. Leiden: E. J. Brill, 1913. pp. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2\*</sup> Une Communauté Judéo-Araméenne à Éléphantine, en Egypte, aux l'le et V<sup>e</sup> siècles av. J.-C. Par A. van Hoonacker. (Schweich Lectures. 1914.)
London: Oxford University Press, 1915. pp. x + 92.

but not least, the exclusive use of Aramaic and the absence of Hebrew documents. The arguments are well chosen and convincing, though they are in conflict with the general trend of opinion among scholars.

Kaulen's introduction to the Bible, 21 first published in 1876, still enjoys considerable popularity, as the present fifth edition proves. The excellent plan, the clear and concise definition, the precision of statement, and the copious references which characterized this work at its initial appearance and marked it as unique among works of this class, are maintained also in Hoberg's revision. Owing to new research and great archaeological activity in the Biblical field the book has grown to large proportions. Especially the first and second parts dealing with the Old Testament have experienced a considerable increase, both by way of elucidation of argument and enumeration of the voluminous literature that cropped up in the path of archaeological expeditions and literary criticism. It is to the credit of the editor to have registered all the important works dealing with Biblical criticism—something that is lacking in another ambitious Catholic undertaking, Rudolph Cornely's Introduction, forming part of the Cursus Scripturae Sacrae. Of course, the Catholic standpoint is maintained throughout, and such points as the Mosaic authorship of the Pentateuch are argued with great vehemence and considerable earnestness, the decision of the Bible Commission of the 27th of June, 1906, forming the climax of the discussion. With all that the book is useful also to non-Catholics because of its wealth of material. Moreover, being written in the vernacular, it will always be able to compete with similar works in Latin, like Cornely's Introduction alluded to above.

The first edition of Sellin's introduction to the Old Testament<sup>22</sup> was reviewed in an early issue of this QUARTERLY (N. S.,

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Einleitung in die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testamentes. Von Franz Kaulen. Fünfte, vollständig neu bearbeitete Auflage von Gottfried Hoberg. (Theologische Bibliothek.) Freiburg im Breisgau: Herdersche Verlagshandlung. Erster Teil, 1911, pp. xii + 266. Zweiter Teil, 1913, pp. x + 300. Dritter Teil, 1905, pp. vi + 272.

<sup>22</sup> Einleitung in das Alte Testamert. Ven Dr. E. Sellin. Evangelisch

I, 550 f.). The favourable opinion there expressed is deserved in a larger degree by the present improved and enlarged edition. It is to be observed that, despite the onslaught of Cornill in his Zur Einleitung in das Alte Testament (Tübingen, 1912), which at that time called forth an answer with a similar title by our author, the latter retains his cardinal principles and views concerning the age and composition of the various books of the Old Testament. His standpoint, it should be recalled, is conservative after the manner of Klostermann, Gunkel, and Gressmann, and is opposed to the literary criticism of the Wellhausen school. Naturally, in this edition references have been brought up to date.

Gautier's very elaborate but popular introduction to the Old Testament<sup>23</sup> first appeared in 1905 and proved its usefulness through the rapid exhaustion of this issue. The second edition is, of course, brought up to date, but it is still *un livre de vulgarisation*, intended not for specialists, nor even pastors or students, but for the average Protestant who wants to be instructed about the Book of Books. Nothing is assumed, explanations are abundant, sometimes even tedious, the minutest details are treated minutely; yet nobody would maintain that there is no need for such a book.

Truyols designed his book 24 originally as an introduction to his Crítica textual de 1 Sam. 1-15, but because of its enlarged size and its constant reference to other books of the Hebrew Scriptures it was thought advisable to issue it as a separate publication. It is modelled after Buhl's Kanon und Text, expatiating on textual more than on historical matters. The author deals first with the importance and necessity of textual criticism

Theologische Bibliothek. Herausgegeben von Prof. Lic. B. Bess). Zweite, neu bearbeitete Auflage. Leipzig: Quelle & Meyer, 1914. pp. xv+168.

<sup>23</sup> Introduction à l'Ancien Testament, par Lucien Gautier. Seconde édition revue. Lausanne: Georges Bridel & Cle, 1914. Tome I: pp. xvi+547. Tome II: pp. 544.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Breve Introducción a la Crítica Textual del A. T. Por A. Fernández Truyols, S.I. (Estudios de Crítica Textual y Literaria, Fasc. I.) Roma: Pontificio Instituto Bíblico, 1917. pp. xii + 152.

when properly limited, then proceeds to the actual condition of the masoretic text, and finally institutes an inquiry into the means of restoring the original Hebrew, quoting the rules and principles that governed Houbigant, De Rossi, Cappellus, and Steuernagel in their critical work. Frequent references are made to Cornely's voluminous introduction. The book is a fine contribution, well printed, and provided with the necessary indices.

Richard G. Moulton, 25 editor of The Modern Reader's Bible, is concerned with the sacred Scriptures as literature pure and simple. Primarily the Bible should be studied like any other book, for 'it is when we set about reading the Bible like any other book, that we realize fully how profoundly the Bible is different from every other book'. The author gives a rapid survey of the chief events incorporated in the Scriptures. He construes the whole Bible as a drama in two acts and an interlude. The Old Testament constitutes the first act, the Wisdom literature is the interlude, while the New Testament forms the second act. The Book of Revelation enters as an epilogue. The book is supplementary to The Modern Reader's Bible and assumes an acquaintance with it. The appendix on how to read the Bible has constant reference to this literary edition which is based on a natural and rational arrangement of the different styles of literature in the Bible.

Hodge's popular introduction <sup>26</sup> deals not only with the Old and New Testaments but also with the Apocrypha. The treatment follows the order of historical research, exhibiting the gradual evolution of one literary stratum out of the other. In each case, owing no doubt to the limited compass of the book, only the most essential facts are given. As might have been expected, emphasis is laid on the perfection of the New Testament and its moral superiority to the Old. Here and there

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> The Bible at a Single View. With an Appendix: How to Read the Bible. By Richard Green Moulton. New York: The Macmillan Company, 1918. pp. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> How to Know the Bible, By George Hodges. Indianapolis: The Bobbs-Merrill Company, [1918]. pp. 360.

textual illustrations are given from the English version which the author never tires of praising. A topical index adds to the efficacy of the book.

The third edition of Doeller's Compendium of Biblical Hermeneutics <sup>27</sup> exhibits some growth, though it is still within the limits of a compendium for theological students. Especially praiseworthy is the appendix dealing with individual exegetes among Jews. Catholics, and Protestants. As might have been expected, Jewish and Protestant exegesis occupies only a subordinate part throughout the book, the main discussion centring around Catholic hermeneutics.

As a basis for his catechism Dr. Hoberg,<sup>28</sup> in the preface, quotes the dictum of Pope Leo the Great: *Divina est enim auctoritas*, *cui credimus*; *divina est doctrina*, *quam sequimur*. With this principle in view he traces in brief the various aspects of Biblical hermeneutics, as reflected in the works of Catholic authorities in ancient and modern times. Against historical and literary criticism he holds out the time-honoured theory of inspiration and infallibility of the Biblical text.

Von Loewenfeld's little book <sup>29</sup> contains twenty-four homiletic discourses on various texts of the Old and New Testaments. Its aim is the edification of students in their leisure hours.

Tuck's book <sup>30</sup> is intended for Sunday-school teachers and ministers. It is divided into three sections, the first dealing with difficulties relating to moral sentiments, the second with difficulties relating to Eastern customs and sentiments, and the

- <sup>27</sup> Compendium Hermeneuticae biblicae. Auctore Dr. Ioanne Doeller. Editio tertia et emendata. Paderbornae: Apud Ferdinandum Schoeningh, 1914. pp. viii + 170.
- <sup>28</sup> Katechismus der biblischen Hermeneutik. Von Gottfried Hoberg. Freiburg im Breisgau: Herdersche Verlagshandlung, 1914. pp. viii + 45.
- <sup>29</sup> Biblia incognita. Gedanken über weniger bekannte Bibeltexte, von J. R. von Loewenfeld. (Mühlmann's theologische Taschenbücher, Nr. 3.) Halle (Saale): RICHARD MÜHLMANN, VERLAGSBUCHHANDLUNG, 1915. pp. 104.
- <sup>30</sup> A Handbook of Biblical Difficulties. Or Reasonable Solutions of Perplexing Things in Sacred Scripture. Edited by Rev. ROBERT TUCK, B.A. London: Elliot Stock. pp. viii + 568.

third with difficulties relating to the miraculous. The discussion includes both the Old and New Testaments. In every section the difficulty is first stated in a precise manner, then follows an explanation and quotations from well-known theological authorities. All the explanations are based on the theory of divine inspiration.

Rothstein's book on Hebrew poetry 31 is a reply to Staerk's article 'Ein Hauptproblem der hebräischen Metrik', which appeared in Rudolf Kittel's Festschrift (No. 13 of Kittel's Beiträge zur Wissenschaft vom Alten Testament). Staerk's strictures were directed against the author of the Grundzüge der hebräischen Metrik and his pet theory of a uniform metre in the lyric poetry of the Hebrews: through an analysis of the most ancient songs incorporated in the Old Testament he endeavoured to prove that mixed metres are the rule rather than the exception. Rothstein reverts to this problem, taking up in his rebuttal first the texts quoted by his opponent and then other texts from the Prophets, Psalms, &c., in order to justify his standpoint. Needless to say, he pursues his destructive method of overhasty emendation and excision, which is so well known from his Grundzüge, and which called forth the condemnation of many Biblical scholars. course, if one employs the knife indiscriminately one is able to cut the text in any way to suit one's fancy. A saner method is that of Staerk, who makes the masoretic text yield the metre and not the metre yield the text. Rothstein's theory of a forced metre in the lyric portions of the Old Testament is not much better than Siever's attempt to find a set rhythm in some of the narratives of Genesis and Samuel. Both are artificial, and bound to fail.

Zorell presents an introduction to the lyric poetry of the Psalms.<sup>32</sup> His mode of treatment is Catholic and conservative.

<sup>31</sup> Hehräusche Poesie. Ein Beitrag zur Rhythmologie, Kritik und Exegese des Alten Testaments. Von J. W. Rothstein, Breslau. (Beiträge sur Wissenschaft vom Alten Testament, herausgegeben von Rudolf Kittel. Heft 18.) Leipzig: J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1914. pp. viii + 110.

<sup>32</sup> Einführung in die Metrik und die Kunstformen der hebräischen Psalmen-

He finds seven different forms and metrical schemes in the Psalter, and he expounds them in theory and practice. In addition to the texts from Psalms he offers in Hebrew metre the *Benedictus* and *Magnificat* from Luke. There is no attempt to emend the consonantal text, though the vowels are changed here and there.

The studies on parallelism in the Old Testament by Newman and Popper 33 show the good effect and excellent results already obtained by the advocates of a literary study of the various books of the Bible, foremost among whom are Gunkel in Germany and Richard G. Moulton in this country. Such a minute analysis of literary types as is offered in the present work certainly deserves high commendation, though many details, particularly some emendations and transpositions, need not be approved and accepted as final. Indeed the best part of the work is the classification of the literary types, and not the exegesis of the text, though the latter is quite reliable and trustworthy. The authors did their work with thoroughness and precision, and with a view to objective truth. Newman, as a beginner in the field of Biblical criticism (having written his Amos studies as a thesis for the M.A. degree) is conservative and more chary of emendations: while Popper is bolder in introducing changes. Another point of difference is that Newman arranges his material by types, while Popper treats his verse by verse. There can be no doubt that the former is the better way in studies of this kind. Newman, moreover, has the larger share of the work to his credit, having composed the general introduction on parallelism in the world literature. This introduction is quite creditable in itself, dealing as it does with the origin and evolution of parallelism throughout

dichtung. Mit vierzig Textproben. Von Franz Zorell, S.J. Münster in Westf.: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, 1914. pp. iv + 52.

<sup>33</sup> Studies in Biblical Parallelism. Part I: Parallelism in Amos. By Louis I. Newman. Part II: Parallelism in Isaiah, chapters 1-10. By William Popper. (University of California Publications. Semitic Philology, vol. i, nos. 2 and 3, pp. 57-444.) Berkeley: University of California Press, August 6, 1918.

There is a chapter each on parallelism in Finland, China, Egypt, Sumeria, Babylonia-Assyria, Arabia, Abyssinia, and Palestine; also on parallelism in the Apocrypha and the Apocalypses, in Hellenistic-Jewish writings, in the New Testament, in Syriac, in rabbinical literature, in mediaeval Jewish literature, and even in modern Hebrew literature. Newman's object is thus to prove that this literary phenomenon, though found among some non-Semitic peoples, is really a Semitic characteristic which became obliterated only in modern times. In his Amos studies he endeavours to separate prose from poetry, dividing the latter into parallelistic and non-parallelistic stichoi. Of course the latter are in the minority. Of the former, couplets are in the great majority, there being a few triplets and still less monostichs. Similar results are obtained by Popper in his analysis of the first ten chapters of Isaiah. So far the conclusions are justified: parallelism is a dominant feature of Hebrew poetry. But to argue from this, as Popper does, that poetical lines should be emended wherever they fail to correspond to this principle, is very precarious. After all, Newman is right in suggesting that there may have been also another principle in the prophetic utterances beside that of parallelism. It is a pity that the authors use transliteration in place of Hebrew characters: it interferes with the right understanding of the problem, and often leads to confusion.

Kahle's book <sup>34</sup> is an elaboration and amplification of his earlier work entitled *Der masoretische Text des Alten Testaments nach der Überlieferung der babylonischen Juden* (Leipzig 1902). Both deal with the Babylonian or supralinear system of vocalization, only that the present work is based on fifty manuscripts instead of one. The general results are the same as in the shorter work. Side by side with the well-known Tiberian or sublinear

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Masoreten des Ostens. Die ältesten punktierten Handschriften des Alten Testaments und der Targume. Herausgegeben und untersucht von Paul Kahle. Mit 16 Lichtdrucktaseln. (Beiträge zur Wissenschaft vom Alten Testament, herausgegeben von Rudolf Kittel. Hest 15.) Leipzig: J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1913. pp. xxx + 240.

punctuation there was a Babylonian or supralinear system, which, owing to the decay of Babylonia in the ninth century, came into disuse and was preserved only among the Jews in Yemen. It was discovered in 1839, but since then many manuscripts came to light bearing the same vowels. From a study of these the author arrives at the conclusion that there existed simultaneously two vowel systems in Babylonia, one simple or qualitative (of six vowels only) and one complex or quantitative (of ten and more vowels). The former remained pure, and is exemplified in Yemenite manuscripts, while the latter became contaminated with the Tiberian system, which, owing to the gradual decay of Babylonia in the ninth century and the great authority of Ben Asher, became prevalent among Jews everywhere, and finally won undisputed mastery in the West. The Petropolitan codex of the Latter Prophets (written in 916 and edited by Strack) is a good instance of the mixed system. Kahle discusses the whole problem of eastern and western Masorah in an introduction, and offers 52 extracts from texts, describing each manuscript of which he makes use. An excellent feature is a discussion of the sound of the various vowels in the East and the West, and also a résumé of the morphology as presented in these texts. A special chapter deals with the targumic texts and the grammatical results they yield. The photolithographic reproductions are very instructive.

Bernard Pick <sup>25</sup> compiles a list of all the Bible versions from 1456, the date of the Mazarin Bible, and onward. The list is in chronological order, and is followed by an alphabetical index of languages and dialects, including Diglot editions. Altogether there are 653 entries, this constituting the number of Bible translations, either as a whole or in part. In a foreword the author deals briefly with the ancient and mediaeval versions preceding the Mazarin Bible. He admits the great help offered him by the monumental *Historical Catalogue of the Printed* 

Scriptures since the Invention of Printing. Written for the American Bible Society by Bernard Pick, Ph.D., D.D. New York: American Bible Society, 1913. pp. 59.

Editions of Holy Scripture in the Library of the British and Foreign Bible Society, though emphasizing the fact that his list contains versions which are not mentioned in the above catalogue, and some which have been published since that work was issued. The list is useful for quick reference, though in most cases it contains very little information of a collateral nature.

England is the land of the Bible par excellence. There is hardly any other country where this book permeated the life of the people to such an extent as in Great Britain, where every struggle, both internal and external, always hinged on the consideration of thoughts and ideals embodied in the Scriptures. The civil war under Oliver Cromwell is only a single instance-In ordinary every-day life the Bible has always been a vade mecum with nobleman and peasant, statesman and shepherd, man and woman, old and young. It is remarkable, as Mr. Canton 36 points out, that in the England of not long ago there were 'Bible bees', 'Bible fruit-trees', 'Bible flower-pots', 'Bible hens', 'Bible chickens', and naturally also 'Bible eggs'. That there was a 'Bible day' celebration goes without saying. The author traces this Bible enthusiasm among the Anglo-Saxon people from its earliest inception down to the present day. He begins with the paraphrastic renderings of Caedmon, Bede, Cynewulf, and a host of anonymous writers; then he discusses the direct translations of Wycliffe, Tyndale, Coverdale, and Matthew, which culminated in the Geneva Bible, the Bishops' Bible, and the Authorized Version. Special attention is devoted to the British Bible Society, originated in 1804, and its foreign dependencies. All this is narrated in an archaic and poetic style, in imitation of the Biblical style so often met with among British men of letters. The value of the book is enhanced by twenty-four beautiful illustrations, ranging from portraits of Bible translators to specimens of Bible translations.

Wright's revision of Dr. Westcott's excellent book of appeared

The Bible and the Anglo-Saxon People, By William Canton, London: J. M. Dent & Sons Lid., 1914. pp. xii + 285.

<sup>37</sup> A General Vice of the History of the English Bible. By BROOKE Foss

in 1905. The present issue is a reprint, and attests to its great popularity and vogue among scholar and layman alike. The reason for its success lies, no doubt, in its sane criticism and sound scholarship, and although many books have appeared on this subject since its first publication in 1868, nevertheless it still remains indispensable on account of the third chapter dealing with the internal history of the English Bible, and particularly the very learned appendices containing collations from various versions.

From the report of the British and Foreign Bible Society 35 we see that despite the World War versions were made into seven fresh languages during the last year, besides a number of revisions of old versions. The Bible Society to-day possesses records of editions of the Scriptures in about 725 languages and dialects. The complete Bible is found in about 140 different forms of speech. The Bible Society's own list of versions now embraces 511 languages. About 111 of these have been added during the last dozen years. During the last four years, years of storm and stress, forty million volumes have been published; of these 9.378,000 were issued during last year. It is interesting to learn that, since August 1914, the Society has provided for its warservice over eight million volumes in 75 different languages. The account is interestingly told, and the experience of the colporteurs forms delectable reading.

The One Hundred and First Annual Report of the American Bible Society <sup>30</sup> still lingers on the Centennial celebration of the society's existence, which took place in 1916, recording the various meetings held in different parts of the country in honour

Westcott, D.D. Third edition revised by William Aldis Wright. New York: The Macmillan Company, 1916. pp. xx+356.

<sup>38</sup> For Such a Time as This. A popular report of the British and Foreign Bible Society for the year 1917-18. London: The BIBLE HOUSE, [1918]. pp. 91.

<sup>39</sup> One Hundred and First Annual Report of the American Bible Society, 1917. Together with a list of auxiliary societies, their officers, and an appendix. New York: American Bible Society, 1917. pp. 592.

of this occasion. A sad line is introduced in this record through the announcement of the demise of the able recording secretary, Dr. Henry Otis Dwight, the man who compiled a very good history of the society. As to the propaganda work during the year, it was conditioned by the new war situation in which the country found itself since April 1917. Owing to the reduced income and the increased cost of publication the new issues were much smaller than in the previous year.

The One Hundred and Second Annual Report of the American Bible Society <sup>40</sup> shows a further decrease in issues, owing to the abnormal conditions caused by the war. In 1917 there were issued a total of 4,818,564 volumes of Scripture against 5,604,768 the year before. The main decrease, as might have been expected, has been in the foreign agencies. At home there was a marked increase, owing to special editions published for the Army and Navy.

The Layman's Old Testament, 1 as its name implies, is intended for the plain man who either has no time or does not care to use a commentary on the Bible, and yet feels the need for devotional and edifying pabulum. For that purpose the Biblical text is rearranged to suit the historical and chronological sequence as nearly as possible. The books of Leviticus, Chronicles, Esther, Lamentations, and the Song of Solomon have been omitted altogether. On the other hand, portions of three important Apocryphal books, viz. Maccabees, Ecclesiasticus, and Wisdom of Solomon, have been included. The text is that of the Revised Version, modified here and there by the use of marginal readings and bearing numerous subject headings. Digressions from the

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> One Hundred and Second Annual Report of the American Bible Society, 1918. Together with a list of auxiliary societies, their officers, and an appendix. New York: American Bible Society, 1918. pp. 554.

<sup>11</sup> The Layman's Old Testament, comprising the major part of the Old Testament, with selections from the Apocrypha. Arranged from the Revisers' Version, and edited with brief notes by M. G. Glazebrook, D.D. Part I: Historical Books. Part II: The Prophets, the Psalms, and the Wisdom Books. With maps. Oxford: University Press, [1913]. pp. ix +864.

accepted text are indicated in brief foot-notes, which also contain explanations of a geographical nature.

The Holy Bible <sup>42</sup> is the familiar Douay version used by Catholics in English-speaking countries. The preface contains nothing new and merely serves as a reminder of the Pope's encyclical letter concerning Bible study. The maps at the end of the book are well executed and quite useful.

The aim of The Shorter Bible 43 is 'to single out and set in logical and as far as possible in chronological order those parts of the Bible which are of vital interest and practical value to the present age'. This aim is quite praiseworthy in our practical age, when people delight in reading short stories and getting the gist of a narrative in the least possible time. The present undertaking is especially welcome because of the excellent English style, which is both modern and simple, smooth and flowing in a remarkable degree. The curtailment involves only duplicate accounts which do not affect the main narrative. As an example, Matthew, Mark, and Luke are combined into one account of the life and ministry of Jesus. The Gospel of John is appropriately placed after Revelation. The arrangement of the material into well-balanced sections with suggestive titles, barring chapter and verse division, is judicious and will benefit those who do not read seriatim. An index of Biblical passages closes the handy volume. It is to be hoped that the Old Testament, which is in preparation, will be edited with the same sense of fitness and proportion.

42 The Holy Bible. Translated from the Latin Vulgate, and diligently compared with other editions in divers languages (Douay, A.D. 1609; Rheims, A.D. 1582). Published as revised and annotated by authority. With a preface by the Cardinal Archbishop of Westminster. This edition contains Bishop Challoner's notes, newly-compiled indices, tables, and verified references. Also Pope Leo XIII's encyclical on the study of the Holy Scriptures, and a new series of maps. New York: Benziger Brothers, [1914]. pp. lxxxii + 1425 + 399.

43 The New Testament. Translated and arranged by Charles Foster Kent with the collaboration of Charles Cutler Torrey, Henry A. Sherman, Frederick Harris, and Ethel Cutler. (The Shorter Bible.) New York: Charles Scribner's Sons, 1918. pp. xix + 305.

Dahse,<sup>44</sup> in both pamphlets, gives a *résumé* of his investigations in the Pentateuch as presented in his larger work *Text-kritische Materialien zur Hexateuchfrage* (reviewed in this QUARTERLY, IV, 260 f.), summing up his deductions with reference to divine names in Genesis. He reiterates his conviction, corroborated by other scholars, that the old Pentateuchal hypothesis cannot stand but must be modified along more solid lines.

König 45 parries the attack of Dahse and his congeners on Higher Criticism. Like Skinner (The Divine Names in Genesis, London, 1914), only in a less popular way, he endeavours to refute the various arguments advanced by Dahse as to the textual condition of the Hebrew Bible on the one hand and the genuineness of the Septuagint on the other. The divine names in the Hebrew Genesis, he concludes, though not absolutely reliable and flawless, are still far superior to those of the Alexandrine version, and hence a division of sources may properly be built on them. But, and here lies the vulnerability of the textual critics, historical and literary criticism, as its name indicates, is based not alone on the divine names, but also on many other considerations, such as an historical study of the various texts and their literary analysis, coupled with a comparison of other oriental literatures. König, furthermore, points out the artificiality and untenability of the new Pericope hypothesis advanced by Dahse as a panacea for the knotty Pentateuch problem.

Baumgärtel's dissertation 4" touches on the great controversy

44 Wie erklärt sich der gegenwärtige Zustand der Genesis? Skizze einer neuen Pentateuchhypothese von Pfarrer Johannes Dahse. Giessen: Alfred Topelmann, 1913. pp. 20. (Sonderabdruck aus der Studierstube, Juli 1913)

Die gegenwärtige Krisis in der alltestamentlichen Kritik. Ein Bericht von Johannes Dahse. Giessen: Alfred Töpelmann, 1914. pp. 30

- 45 Die moderne Pentateuchkritik und ihre neueste Bekämpfung beurteilt von Eduard König. Leipzig: A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1914. pp. vi + 106.
- 46 Elohm ausserhalb des Pentateuch. Grundlegung zu einer Untersuchung niber die Gottesnamen im Pentateuch, vor FRIEDRICH BAUMGÄRTEL, Lie, theol. (Beiträge zur Wissenschaft vom Alten Testament, herausgegeben von Rudolf

now raging as to the authenticity of the divine names in Genesis. As a stepping-stone to the main question he institutes an inquiry into the use of Elohim in the extra-Pentateuchal books. His main object is to determine which Elohim is an appellative and which is a proper noun, for only the latter comes into consideration in the problem before us. Of course, in a number of cases it is difficult to arrive at a definite conclusion. But, barring these, he finds, after a detailed investigation based on statistics, that in the historical books Elohim is used by itself and occurs very rarely in combination with Yahwe; while the Prophets, and likewise Proverbs, Job, Ruth, and Lamentations avoid this combination altogether. In Chronicles the use of Elohim is insignificant beside that of Yahwe. The conclusions are based solely on the masoretic text and overlook textual criticism which might modify them to some degree, but the author believes that the Hebrew text is reliable on the whole. It is regrettable that such a minute study fails to differentiate between אלהים and האלהים.

Die Schriften des Alten Testaments <sup>47</sup> is a new series of commentaries on the Old Testament, given in selections and newly translated into German, and explained in a scientific yet popular way. Being intended for the educated layman rather than the theologian emphasis is laid on aesthetic and literary-historical questions, though religious phases are not overlooked altogether. The arrangement is historical and discordant passages of doubtful importance are eliminated. The rendering is faithful both in sense and form. The difference between this series and any other series of commentaries is that the latter expounds sentence by sentence while the former does it by whole sections and para-

Kittel. Heft 19.) Leipzig: J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1914. pp. viii + 90.

47 Die Urgeschichte und die Patriarchen (Das erste Buch Mosis). Übersetzt, erklärt und mit Einleitungen in die fünf Bücher Mosis und in die Sagen des ersten Buches Mosis versehen von Hermann Gunkel. (Die Schriften des Alten Testaments in Auswahl neu übersetzt und für die Gegenwart erklärt . . . Erste Abteilung: Die Sagen des Alten Testaments. Erster Band., Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1911. pp. x + 310.

graphs. The work is in three divisions: I. 'The Legends of the Old Testament' will contain, in addition to the present volume by Gunkel, also a volume by Hugo Gressmann on the Beginnings of Israel (from Exodus to Judges). II. 'Prophecy and Legislation in the Old Testament' will consist of three volumes: 1. The book already published by Gressmann on the oldest historiography and prophecy of Israel (1 Sam. to 2 Kings 15, Amos, Hosea, and general Introductions); 2. The great prophets and their times (Isaiah, Micah, Zephaniah, Deuteronomy, Jeremiah, Ezekiel, &c.) by Hans Schmidt of Breslau; and 3. Judaism from the re-establishment of Jerusalem to Ezra's legislation by M. Haller of Bern. III. 'Lyric Poetry and Wisdom' will contain two volumes: 1. Lyric poetry (Psalms, Canticles, &c.), by W. Stärk, of Jena; and 2. Wisdom (Job, Proverbs, Ecclesiastes) by Paul Volz of Tübingen. As to Gunkel's commentary, it follows closely his earlier works on the same subject: Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit (Göttingen, 1895), and Genesis in the Göttinger Handkommentar zum Alten Testament (Göttingen, 1910). After an introduction dealing with the origin of the Pentateuch and the literary character of the legendary material he gives the texts of the various stories embodied in the Book of Genesis, together with comments and detailed analysis of the various elements that go to make up the story. Four different types of print are employed for the sources (J, E, P, and interpolations). An exhaustive subject index accompanies the work.

Ryle's Genesis 48 rests on the foundation of Biblical criticism. In the division of sources he follows Driver, Gunkel, and Skinner. The notes are profuse, swelling the book to goodly proportions. An introduction deals with name, contents, composition, documents, literary materials, historical value, religious teaching, moral difficulties, and divine names in Genesis. Special topics such as comparative texts and accounts in the literatures of Babylon and Egypt are treated in a series of appendices. Not the least useful

<sup>48</sup> The Book of Genesis. In the Revised Version. With Introduction and Notes by HERPERT E. Ryle, D.D. The Cambridge Bible for Schools and Colleges.) Cambridge: at the University Press, 1914. pp. lxviii + 478.

are the six plates in the body and two maps at the end of the book.

Professor Brightman presents the three important sources of the Hexateuch, 40 J, E, and P, in a connected form and in natural divisions bearing subject titles. The fourth source, D, is omitted, because it is continuous in the Bible and may be studied without serious interruption in the Books of Deuteronomy. Needless to say, the author follows Graf-Kuenen-Wellhausen in his analysis of the sources. His immediate guide is, of course, Driver's Introduction. His own contribution is small, consisting of one general introduction to the work as a whole and three special introductions to the three sources. These and the notes accompanying the text are mostly explanatory and advance no new theories. They might have been more elaborate: Wiener and Dahse, though answering his definition of scholar or critic, fail to receive due consideration, probably because as opponents to higher criticism they disturb what he styles 'the consensus of scholarship'. Möller's effort at refutation of the critical theory is not mentioned at all. Hardly reliable is his statement (p. 10, note) that non-Christians have made no contribution to pentateuchal criticism: every treatise on the subject (cp., e.g., Holzinger's Einleitung in den Hexateuch) starts out with Ibn Ezra and Spinoza, both having hinted at the non-Mosaic authorship of the Pentateuch, the latter going so far as to assume a variety of documents.

Dr. Grape's book <sup>50</sup> belongs to the polemic and apologetic literature called forth by the aggression of materialism towards the end of last century. The author attacks the pithecanthropoid theories of the natural scientists, notably Darwin and Haeckel,

<sup>49</sup> The Sources of the Hexateuch. J, E, and P, in the text of the American Standard Edition, according to the consensus of scholarship, edited with introductions and notes. By Edgar Sheffield Brightman, Ph.D. New York: The Abingdon Press, [1918]. pp. 395.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Urmensch, Paradies, Ebenbild Gottes. Eine apologetische Studie von Dr. phil. J. Grape. Halle (Saale): RICHARD MÜHLMANN, VERLAGSBUCH-HANDLUNG, 1913. pp. viii + 167.

and endeavours to prove that man, far from being descended from the ape, was created in the image of God, at least as far as his spiritual being is concerned. Indeed, the assertion is made that man, rather than succeeding the ape in point of development, actually precedes him. Of course, this and other statements, though well argued, lack the backing of adequate proof and well-authenticated data such as we find among the opposing school of naturalists.

Schenz's commentary on the Book of Joshua <sup>51</sup> serves its purpose as a text-book for Catholic students. It contains no new information of importance. In the identification of the various localities the author is guided by the publications of the Palestine Exploration Fund. The notes and comments are separated from the German text and placed in the back of the book. Hebrew words which are explained in the notes are oftentimes misprinted. A good map of Palestine accompanies the volume.

The high character and excellent tenor of the Cambridge Bible for Schools and Colleges is too well known to need detailed comment here. Suffice it to say that Cooke, in his commentaries on Judges <sup>52</sup> and Ruth, <sup>53</sup> follows the same standard of scientific treatment and accurate exegesis as his predecessors and collaborators. The clearness of argument and precision of statement are very palatable to an age suffering from literary dyspepsia and an accumulation of voluminous tracts of a doubtful import.

What a vast amount of erudition and thorough scholarship

<sup>61</sup> Das Buch Josua erklärt von Wilhelm Schenz. Mit i Karte. (Kurzgefusster wissenschaftlicher Kommentar zu den Heiligen Schriften des Alten Testamentes auf Veranlassung der Leo-Gesellschaft... herausgegeben von Dr. Bernhard Schäfer und Dr. P. Erasmus Nagel. Abteilung I, Band 2.) Wien: Mayer & Co., 1914. pp. xxviii + 134.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> The Book of Judges in the Revised Version, with introduction and notes by G. A. COOKE, D.D. (The Cambridge Bible for Schools and Colleges. Cambridge: at the University Press, 1913. pp. xlii + 204.

by G. A. Cooke, D.D. (The Cambridge Bible for Schools and Colleges.)
Cambridge: at the University Press, 1913. pp. xvii + 22.

is displayed in Burney's commentary on Judges! 54 Indeed, it is not merely a commentary, but also a storehouse of information on the political, social, and religious history of the Israelites during the conquest of Canaan. It is undoubtedly the most ambitious book of its kind in English, and, owing to its freshness and modernity in every line of research, is bound to form a formidable competitor to even Moore's excellent book on the subject. Especially imposing is the historical investigation which occupies a goodly portion of the book. One mere paragraph in the well-proportioned introduction, dealing with the external information bearing on the period of Judges, occupies sixty-three pages, and constitutes a creditable treatise in itself. However, the philological notes are not less instructive, and recall to us the author's earlier work on Kings. The late Dr. Driver established a standard for English commentators on the Bible, which fortunately is being upheld by his pupils and followers, all of whom aim as much as possible at originality in treatment, lucidity of argument, and truthfulness of statement. It is these pre-eminent qualities that distinguish the present work and place it on a high pedestal of perfection. The smallest detail is treated with the same degree of carefulness as the things of greater importance, and nothing is omitted to make the book serviceable and useful to everybody. Thus there are a series of indices, maps, and plates, which facilitate ready reference to such a bulky work. A noteworthy innovation is a group of additional notes sliced in between sections and dealing in a general way with various phenomena during the period of Judges. Such are: External Evidence for the use of the terms 'Cana'an' and 'The Land of the Amorite'; Sedek as a Divine Name; the Meaning of the Name 'Kiriath-Arba'; the Conquest of the Negeb; the Original Form of I's Account of the Settlement of the Tribes of Israel in Cana'an; a Detailed Examination of the Rhythm of the Song of Deborah; the Climactic Parallelism of the Song of Deborah;

The Book of Judges, with introduction and notes. Edited by the Rev. C. F. Burney, D.Litt. London: Rivingtons, 1918. pp. ccxxviii + 528 + v maps + vi plates.

the Language of the Song of Deborah; Yahweh or Yahu originally an Amorite Deity; Early Identification of Yahweh with the Moon-god; the Use of Writing among the Israelites at the Time of the Judges; Human Sacrifice among Israelites; the Women's Festival of Judges 11. 40; the Mythical Elements in the Story of Samson; and the Origin of the Levites. Each one of these notes is an essay in itself, and some are quite lengthy and exhaustive. Whenever a point is mooted and no apodictic conclusion can be arrived at, the author is careful to present all sides of the question without committing himself to any one of them. The translation of the Hebrew is new and based on the most advanced stage of literary criticism. In emending the masoretic text the author steers a middle course between conservatism and radicalism. Noteworthy is his view that Deuteronomy, which re-echoes in the Book of Judges, originated in the prophetic school of the northern not southern, kingdom (see Introduction, p. xlvi, note). A further elaboration of this point of view is promised in a future work entitled The Prophetic School of Northern Israel and the Mosaic Tradition

Driver's Notes on Samuel, 55 which enjoy a high reputation among Biblical scholars and students, had been exhausted for quite a while, hence the new edition. It goes without saying that the work has been brought up to date, and that all the research that was accumulated during the last quarter of a century—the first edition appeared in 1890—is mirrored in it. Even the latest Aramaic papyri are taken cognizance of. This explains the increase in volume by 100 pages. Not only have new notes been added on intricate points of philology and idiom, for which the book is justly famed, but also a new element, a discussion of the topography of Samuel, has been introduced, with the requisite elucidating maps borrowed from the Palestine Exploration Fund.

With an introduction on Hebrew Palaeography of the Books of Samuel. With an introduction on Hebrew Palaeography and the Ancient Versions and facsimiles of inscriptions and maps. By the Rev. S. R. DRIVER, D.D. Second edition, revised and enlarged. Oxford; at the Clarendon Press, 1913. pp. xx - xevi - 390.

Moreover, references have been adjusted to the latest editions of the works referred to, and the index has been made more useful through enlargement. The critical attitude of the author remains the same as in the first edition: he adheres to conservative exegesis, abstaining from conjectural emendations which rest upon arbitrary and insufficient grounds. It is this quality, coupled with the modernity, that will make this edition even more valued than its predecessor.

Truyols for registers the textual criticism bearing on the first fifteen chapters of r Samuel. He adds very little himself, except a lucid way of presentation and clear exposition.

Staerk's theme <sup>57</sup> concerns the Ebed-Yahwe songs in Deutero-Isaiah (chs. 40–55), which he treats with a thoroughness unknown heretofore. Not only does he discuss the problem in its full historical significance, and cite all the authorities on interpretation, but he also gives a new translation of the text with critical notes. In the latter he quotes Ehrlich very frequently. As to the meaning of the term Ebed-Yahwe, he retracts his previous endorsement of Sellin's view of an individual servant of Yahwe, and adopts the collective theory of Giesebrecht and Budde, according to which Israel as a nation is meant. Great erudition is shown in dealing with the organic connexion between the first (chs. 40–48) and second (chs. 49–55) group of hymns.

Virgil's Messianic Ecloque has been and still is the battle-ground of commentators, who fail to agree as to the nature of the prophesied Messiah. As in the case of Isaiah, some think that it bears reference to a definite person, be it the child of Octavian and Scribonia, the son of Pollio, or, in the opinion of the Christian Church, Jesus of Nazareth: while others believe

<sup>56</sup> I Sam. 1-15: Critica textual por A. Fernandez Truyols, S.I. Estudios de Critica Textual y Literaria. Fasc, II.) Roma: Pontificio Instituto Biblico, 1917. pp. viii +94.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Die Ebed-Jahwe-Lieder in Jesaja 40 ff. Ein Beitrag zur Deuterojesaja-Kritik von. Dr. W. Staerk. (Beiträge zur Wissenschaft vom Alten Testament. Herausgegeben von Rudolf Kittel. Heft 14.) Leipzig: J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1913. pp. iv + 142.

that the Roman nation as a whole is meant. On one point scholars are agreed, viz. that the Latin bard must have been influenced by a Greek translation of the Messianic prophecies of the great Hebrew prophet, for not only does he imitate in this eclogue Hebrew thought, but also Hebrew rhythm. Interesting it is that Mr. Royds 5 goes back to the old view that both Isaiah and Virgil predicted the coming of Jesus, and this in spite of the authoritative summary of Joseph B. Mayor, W. Warde Fowler, and R. S. Conway, who reached the conclusion that Virgil's expected Messiah can be no other than one of the Caesars (Virgil's Messianic Ecloque, its Meaning, Occasion, and Sources, 1907). The animus of the author is expressed in his statement that the Pharisees looked for a militarist Messiah (p. 54) and his comparison of Judaism with the Prussian form of Christianity (p. 22). Besides the discussion of the problem, there is a new metrical translation of the Eclogue followed by a rendering into Biblical prose. Also the second Georgic from line 458 to the end is offered in Latin and English metre, as it bears on the subject of Messianic prophecies. An appendix at the end of the book registers all the Messianic passages in Isaiah.

Mowinckel <sup>50</sup> follows the lead of Gunkel in giving a detailed literary analysis of the Book of Jeremiah. He starts out with the assertion that, contrary to the traditional view, there is no unity, no definite plan in this composite book. He points out a number of parallel passages in order to support his view that the redactor of the book operated with several independent sources, so-called collections of Jeremianic oracles. He then proceeds to establish his thesis that the original book of Jeremiah consisted of the first forty-five chapters only, the rest being a later anonymous appendix, somewhat like the last twenty-six chapters

<sup>58</sup> Virgil and Isaiah. A Study of the Pollio, with translations, notes, and appendices, by Thomas Fletcher Royds, B.D. Oxford: B. H. Blackwell, 1918. pp. xiii + 122.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Zur Komposition des Buches Jeremia. Von Sigmund Mowinckel. (Videnskapsselskapets Skrifter, II. Hist.-filos, Klasse, 1913, No. 5). Kristiania: Jacob Dybwad, 1914. pp. 68.

of Isaiah. The original book, the author argues, is composed of four distinct literary sources, which he labels A, B, C, D. The first source, A, consists of oracles, and is embodied in the first twenty-five chapters; it is authentic, and strongly metrical. B is made up of narratives, mostly personal relating to Jeremiah, and is found mainly in chapters subsequent to 25; it is prose throughout. Under C are comprised all larger orations, Deuteronomistic in character, and usually monotonous. D includes only one long passage—30. 4-31. 26—which the author declares to be anonymous and in contradiction to the tenor of Jeremiah proper. Minor passages, supposedly inconsistent, are ascribed to the various editors or redactors, such as RA, RB, RC, RD, and RAB, RABO, RABOD. A and B were redacted in Egypt about 580-480, first independently, and then in combination. 'C was redacted either in Babylon or Palestine about 400, and was subsequently interwoven with AB. Then D was added, and finally the anonymous appendix at the end of the book. whole book in its present shape must have been edited prior to 165, since the prophecy of 70 years is presupposed as Jeremianic in the Book of Daniel. The analysis is interesting and logically consistent, though it fails to convince. Despite the onslaughts of modern criticism tradition has the advantage of solidity and massiveness which, even if it lacks coherence, is far superior to the process of dissolution of the critics. Logic is not an allimportant factor in the construction of the various books of the Bible. Besides, even assuming that there are various literary strata in the book, there is no reason whatever why Jeremiah could not have produced them at various periods in his life. Every man in his career is subject to different influences, and even such a bitter-hearted prophet as Jeremiah may be assumed to have changed his tone once in a while from castigation to consolation, and consequently to have changed his phraseology.

Jean <sup>60</sup> presents a treatment of Jeremiah's political stand and theological convictions. Ample illustrations are furnished from

<sup>60</sup> Jirimie, sa politique, sa thiologie. [Par] F. Charles Jean. Paris: Victor Lecoffre, 1913. pp. xii+86.

the text of the prophet. An introduction deals succinctly with the actual condition of the masoretic text and its relation to the abbreviated Greek version of the Septuagint.

Breuer's commentary on Jeremiah <sup>61</sup> is composed in the orthodox spirit of Samson Raphael Hirsch, whose commentary on the Pentateuch it tries to emulate not only in content but also in form. The masoretic text is given in one column and a German translation in the other; the commentary below follows Jewish authorities only, ignoring altogether the researches of higher criticism. It is to be regretted that the author did not see fit to include an introduction to the prophecies of Jeremiah.

Cassuto 62 deals with the prophecies of Jeremiah concerning the Gentiles (chaps. 25, 46-51), which latter-day critics and exegetes like Duhm and Stade consider as later additions and hence unauthentic. The author's purpose is to prove that all these sections are genuine and well-placed, that they are in keeping with the trend of those fateful days and with the character of the great prophet. After discussing very minutely verses 5 and 10 of the first chapter, which serve, as it were, as an introduction to Jeremiah's function as an international prophet, and also the related passage in 9, 24-25, the author goes over to chapter 25, which he treats at great length, both textually and historically, and proves conclusively that it belongs to Jeremiah. A similar treatment of chaps. 46-51 is reserved for the future.

Richter's comments and explanations 63 are nothing but violent emendations of the masoretic text, usually disfigured to fit the fancy of the author. Here and there he offers a good suggestion,

פר ירמיה. Das Buch Jirmejah, übersetzt und erläutert von Dr.

Joseph Breuer. Frankfurt a M.: Sänger & Friedberg, 1914. pp. vi + 396.

<sup>62</sup> Le profezie di Geremia relative ai gentili, per Unberto Cassuto. Estratto del Giornale della Società Asiatica Italiana. Volume ventottesimo, 1916. pp. 81-152.

<sup>63</sup> Erläuterungen zu dunkein Stellen in den Kleinen Propheten. Von Georg Richter. (Beiträge zur Förderung christlicher Theologie... Achtzehnter Jahrgang, 1914. Drittes und viertes Heft.) Gütersloh: T. Bertelsmann, 1914. pp. 199

as in the arrangement of Ob. 5 f., but on the whole his remedies are far-fetched and impossible. As an example may serve his emendation of the perplexing sentence Hos. 5, 2, where he reads: הַבְּיִּטֵים הַבְּיִּטִים לְּכֵּוּרְ כֵּלְּכֵּלְ . The masoretic text is bad enough, but what should one make out of the substituted phrase? The author, on a par with other modern exegetes, assumes that the ancient scribes or copyists of the Bible were ignoramuses and could hardly distinguish between one letter and another. He forgets that these men were learned in Hebrew lore and probably knew the Biblical text by rote.

The Bible for Home and School, 44 as the editor states in the general introduction, is intended to place the results of the best modern Biblical scholarship at the disposal of the general reader. This aim it fulfils in an eminent degree, as may be seen from the volumes that appeared so far. Dr. Smith's volume is not an exception to the rule. It contains thorough but brief introductions, brief comments on the text giving only the assured results of historical investigation and criticism, and the most essential textual notes. The text is that of the Revised Version of 1881, supplemented with better readings from other versions. The book should prove useful to the Christian layman.

The Volksschriften über die jüdische Religion 65 are a splendid series of short and popular writings on numerous phases of the Jewish religion. The enterprise has proved its worth during the first year of its existence, when six booklets, each written by an authority on the subject, made their appearance. The present number on the prophets Amos and Hosea follows the same principle of popularization. First comes a picture of the political and religious conditions in those days. Then follows comments

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> A Commentary on the Books of Amos, Hosea, and Micah. By John Merlin Powis Smith, Ph.D. (The Bible for Home and School, Shailer Mathews, General Editor.) New York: The Macmillan Company, 1914. pp. x - 216.

<sup>65</sup> Die Propheten Amos und Hosea. Von Dr. Ignaz Ziegler. (Volksschriften über die jüdische Religion. herausgegeben von Dr. I. Ziegler, Karlsbad.) Frankfurt a. M.: J. Kauffmann, 1913. pp. 54

on the prophets themselves, supported by extracts from their writings. A few explanatory notes to the text of Hosea are added at the end.

The Société Biblique de Paris celebrated its centenary by issuing a new translation of the Bible, of which the present book of Amos is a specimen. It aims to give a scrupulously faithful rendering, based on the best witnesses of the Hebrew text; a limited number of notes explaining textual difficulties; and a series of introductions giving a summary history of the various books. Of course, the method followed is critical even to the point of printing supposed glosses in small print and indicating all kinds of additions and lacunae. The usefulness of such a diminutive and yet thoroughly critical edition cannot be gainsaid, and it will surely add to the credit of the society whose work in the interest of the Bible has always been characterized by great zeal and high fervour.

Peiser's study<sup>67</sup> is purely philological and follows that of Habakuk in MVAG., Vol. VIII (1903). He subjects the text of Hosea to a minute analysis and searching criticism, eliminating at will words and passages which, in his opinion, are incoherent and illogical. Hence the reconstructed text is much shorter, but who can tell that it is the original? One is hardly justified in looking for logical sequence in the Holy Writ, especially in the prophetic writings. The author's arrangement of the masoretic text on the left page and the reconstructed text with the separated glosses on the right side must be recommended, as it enables one to see at a glance points of variation. The texts and comments are followed by a discussion of the origin and later development of the book of Hosea.

After quoting all the conjectures concerning the puzzling

<sup>66</sup> Le Livre du Prophète Amos. Extrait de la Bible du Centenaire préparée par la Société Biblique de Paris. Traduction nouvelle d'après les meilleurs textes, avec introduction et notes. Paris: Société Biblique, 1913. pp. xxxii + 28.

<sup>67</sup> Hosea. Philologische Studien zum Alten Testament. Von Felix E. Peiser. Leipzig: J. C. Hinkichs sche Buchhandlung, 1914. pp. ix + 88.

Elkosh, the birthplace of the prophet Nahum, Cassuto adduces the Arabic commentary of Yephet ben Ali in support of the theory that the place was situated in southern Judea, near Gaza. He follows (though having arrived at the conclusion independently) G. A. Smith in identifying it with the Arabic Umm-Lakis, a village half-way between Gaza and Eleutheropolis, which, prior to the excavation of Tell-el-Hezy, was oftentimes confused with Biblical Lakish. Umm, 'place where', precedes names of localities, and as to the initial 8, it might have fallen away or else it represents a false etymology based on an assumption of Umm-el-Lakis.

David Baron, like the late Adolph Saphir, belongs to the sect of Jewish Christians whose purpose it is to conciliate the Jews to Christianity. His bulky book 69 is a reprint from The Scattered Nation, the Quarterly Record of the Hebrew Christian Testimony to Israel, where the author published 'Notes on Zechariah' for a number of years. In its present form it is preceded by a foreword by Prebendary H. E. Fox, who emphasizes the author's 'sanctified scholarship and racial intuition'. The commentary, while pretending to be expository, is really homiletic and anything but scientific. It contains too much of missionary effusions and very few common-sense interpretations. Kimhi and other mediaeval Jewish commentators are quoted here and there, but they are made to serve the author's purpose of Christianization. Quotations from other commentators of the orthodox school are very extensive and serve to cover the author's lack of originality. In his introduction and throughout the book the writer defends the unity of authorship and the post-exilic date of the entire book. Zechariah's visions are interpreted in a truly Christian manner; and as to the poetical sections, chaps, 9-11 are made to refer to the victories of Alexander the

<sup>68</sup> Questioncelle bibliche: la patria del profeta Nahum. Per UMBERTO CASSUTO. Estratto del Giornale della Società Asiatica Italiana. Volume ventiseiesimo. Parte Seconda. Firenze, 1914. pp. 291-302.

<sup>69</sup> The Visions and Prophecies of Zechariah: 'The Prophet of Hope and of Glory'. An exposition by David Baron. London: Morgan & Scott Ltd., 1918. pp. xii + 554.

Great, the overthrow of the Persian Empire, the advent of the Messiah and his rejection by Israel, while chaps. 12–14 are construed as eschatological and apocalyptic in character, alluding to a distant future, no longer distant now, when recalcitrant Israel will be redeemed. The book is well indexed. The text is not free from misprints.

The text of the Psalter <sup>70</sup> is reproduced from Hetzenauer's edition of the Latin Bible, and only a few minor changes are introduced. Sparse notes of an explanatory nature are given at the end of the book, followed by a brief vocabulary and examples of mottoes and phrases derived from the Vulgate Psalter. An introduction deals with the history of the Vulgate in general and that of the Psalter in particular.

Goossens' dissertation<sup>71</sup> deals with the mooted question as to the existence of Maccabean psalms in the Psalter. It offers an exhaustive historical survey of the whole problem from the Church Fathers down to the latest exegetes and theologians, stating the reasons in great detail. As a work of reference, therefore, it is highly useful. But the author has no new contribution to make. As a member of the Catholic Church he ranges himself on the negative side of the question, believing that the canon was closed before the Maccabean period. There is a fairly good bibliography. The lack of an index in a work of this kind is a considerable drawback.

Driver's Studies in the Psalms<sup>72</sup> are a series of essays and sermons on the Psalter which the late author, according to the editor in his preface, wished to be brought together and published

- 70 The Vulgate Psalter, with introduction, notes, and vocabulary. By A. B. MACAULAY, M.A., and JAMES BREBNER, M.A. London & Toronto: J. M. Dent & Sons, Ltd., 1913. pp. xxiii+242.
- 71 Die Frage nach makkabäischen Psalmen. Von Dr. theol. E. Goossens (Alttestamentliche Abhandlungen herausgegeben von Prof. Dr. J. Nikel, Breslau. V. Band, 4. Heft.) Münster in W.: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, 1914. pp. xii + 72.
- 72 Studies in the Psalms. By the late S. R. Driver, D.D. Edited, with a Preface, by C. F. Burney, D.Litt. London: Hodder & Stoughton, 1915. pp. xii + 306.

in a volume. The two most important articles had already appeared in print: 'The Prayer Book Version of the Psalter' is derived from the Praver Book Dictionary, while 'The Method of Studying the Psalter' comes from the Expositor of January-July, 1910. The sermons, on the other hand, had not been published heretofore. Needless to say, the volume, like all the works of the veteran Biblical scholar, is refreshing in the highest degree, both on account of its lucidity of argument and purity of diction. In his discussion on the method of studying the Psalter he gives a detailed exposition of some Messianic Psalms, viz. 2, 45, 72, 110, 40, 22, 16, and shows why they are late, in most cases postexilic, and why they cannot be applied to the person of Jesus. The sermons are built on the following Psalms: 109 (imprecatory), 8, 15, 72, and 73. There is a good deal of repetition which may be unavoidable under the circumstances. The editor should be complimented for the great care he gave to the work and for the index.

Professor Eiselen is forging ahead with his Biblical Introduction Series.73 The first volume on the Pentateuch was well received owing to the simplicity of style and the lucidity of argument. The present volume on the Kethubim or Hagiographa follows the same aim and principle, viz. to give a scholarly and authoritative, yet plain and non-technical introduction to particular books of the Old Testament, and it is safe to say that it will get the same reception as its predecessor. The volume opens with a chapter on Hebrew poetry, well conceived and well written. Likewise there is a chapter on the Wisdom literature of the Hebrews, preceding the Book of Proverbs. Very interesting is an appendix on the bilingual character of the Book of Daniel, where the author, in his usual fair-minded way, presents all the views of scholars and critics on the subject. Another appendix deals with the First Book of Esdras as found in the Septuagint. Altogether the book, though lacking originality, is interesting,

<sup>73</sup> The Psalms and Other Sacred Writings: their origin, contents, and significance. By Frederick Carl Eiselen. (Biblical Introduction Series.)
New York: The Methodist Book Concern, 1918. pp. 348.

and will form a convenient text-book for students and laymen generally.

Violette<sup>74</sup> describes a pilgrimage to the Fountain of David and to the City of Bethlehem which serves to illustrate very vividly every line and sentence of the great psalm of Faith. The narrative, interspersed with poetical quotations, appears to be a mixture of fact and fancy.

McFadyen's 75 is a companion volume to his earlier work *The Psalms in Modern Speech and Rhythmical Form.* As in the latter, the author gives a translation into English metre, followed by exegetical notes on more complicated points. His attitude is critical, following higher criticism in omitting obscure and unintelligible passages and in emending difficult words. This method of procedure, though not commendable in a popular work, is yet legitimate; but the author fails to point out drastic departures from the masoretic text, nor does he cite authorities for such disparities.

Hudal presents the Catholic view with regard to the composition of the Book of Proverbs. From an investigation into the religious and moral ideas of the book he aims to determine that it belongs to the pre-exilic literature of Israel, and is 'one of the sublimest monuments of the religion of Israel'. With this aim in view he analyses the text very minutely, quoting not only Catholic but also non-Catholic authorities in his refutation of the literary critics of the rational school. His conclusions are that neither the religious nor the ethical concepts of Proverbs require a post-exilic date; that the term 'wisdom' therein, both in its subjective and objective application, differs essentially from that

<sup>74</sup> In Palestine with the Twenty-third Psalm. By E. E. VIOLETTE. Cincinnati: The Standard Publishing Company, 1918. pp. 68.

The Wisdom Books Job. Proverbs, Ecclesiastes), also Lamentations and the Song of Songs, in Modern Speech and Rhythmical Form. By John Edgar McFadyen, D.D. London: James Clarke & Co., 1918. pp. 288.

<sup>76</sup> Die religiosen und sittlichen Ideen des Spruchbuches, Kritisch-exegetische Studie von Dr. Alois Hudal. Scripta Pontificii Instituti Biblici. Rom: Verlag des päpstl. Biblic. Instituts, 1914. pp. xxviii + 261.

found in Hellenistic or Buddhistic literature; that the moral principles enunciated in this book are conditioned by the legislation of the early Israelitic kingdom; that the proverbs in their present form exhibit nothing more nor less than a practical philosophy of life such as could be evolved among any wellconstituted and self-conscious nation, without any outside influence whatever; that the background of these pithy sayings is a national and independent community such as we find among the early kings of Israel. The author brushes aside the linguistic argument in the same bold way: the Aramaisms in the book are either corruptions or else hapax legomena whose meaning cannot be ascertained. He admits, however, that it is not impossible that there were later additions, and he characterizes some Aramaic passages as such. On the whole his arguments are elaborate, though they sometimes lack due weight and proper authority. It is to his credit that he makes use of Jewish and Protestant writers to a great extent.

The Book of Job, owing to its peculiar form, has attracted wide speculation as to its archetype. From time immemorial scholars tried to trace its origin to one foreign country or another, claiming that the ancient Hebrews themselves had no sense for this type of literature, and hence must have derived it from some outside source. Now Dr. Kallen believes that the Book of Job is a Greek tragedy in Hebrew, specifically modelled after Euripides. This theory of Greek ancestry is not new. As Prof. Moore points out in his learned introduction, it was advanced as early as the beginning of the fifth century by Theodore of Mopshuestia, an astute teacher of the ancient church and an iconoclast of Biblical tradition, and was restated a thousand years later by Theodore Beza in a course of lectures delivered in Geneva. Kallen, however, adds a new element in ascribing to Job a specifically Euripidean character, with its deus ex machina and its

<sup>77</sup> The Book of Job as a Greek Tragedy, restored, with an introductory essay on the original form and philosophic meaning of Job, by Horace Meyer Kallen, and an introduction by Professor George Foot Moore. New York: Moffat, Yard & Co., 1918. pp. xii + 163.

striking use of the chorus. He conceives of a Palestinian hakam visiting Egypt or the Syrian coast about 400 before our era, and witnessing there a play of Euripides, possibly Bellerophontes, which resembles Job in story and expression. This hakam on his return to Palestine undertakes to imitate the Greek play by casting the legend of Job in its mould, including a prologue, agon, messenger, choruses, epiphany, and an epilogue. The result is a tragedy in four acts with three intervening choruses. Kallen proceeds to reconstruct such a tragedy from the present Hebrew text, not by radical emendations and excisions, but mainly through transpositions and rearrangement of the text. Thus passages which critics stamp as interpolations he assigns to the much vaunted chorus, slicing them in between the acts: ch. 28 in praise of wisdom is introduced after 14; ch. 24. 2-24 on the oppressor and oppressed after 21; and ch. 40. 15-41, 26 on Behemoth and Leviathan after 31. Elihu is the coryphaeus, his speech being slightly condensed, while the Voice out of the Whirlwind is the deus ex machina. Kallen accounts for the present disarranged text by the conjecture that, when the Greek form was noticed by the scribes, they displaced the choruses and incorporated them within the argument in order to make them less offensive. This certainly is an ingenious hypothesis, and it is significant that Prof. Moore styles it 'a serious hypothesis which invites serious consideration from Biblical scholars and students of literature'. However, with all its plausibility, its verisimilitude is quite remote, not alone because of the incongruity of the circumstances accompanying the authorship to which Kallen has to resort, but more so on account of internal evidence of the Book of Job itself. It has been noted more than once that in style and diction Job resembles the great Arabic classics, whose wealth of imagery and exuberance of phantasy are hardly matched in Indo-European literatures. Moreover, the range of ideas in the various dialogues is not such as could not be developed independently by a Semitic people, whatever we may say against their philosophical accomplishments. As to the epic or dramatic form, it must be remembered that the argument

ex silentio is not cogent. There may have been more dramatic compositions in circulation among the Hebrews, which for some reason or another were not included in the Bible. We must remember that the canon as it came down to us represents only a portion of ancient Hebrew literature, 'a survival of the fittest'. Besides, Canticles is a dramatic poem on a par with Job; and yet it is intensely Jewish, both in subject matter and purity of style. That it is of very late origin and bears resemblance to the poems of Theocritus is not altogether sure. Wellhausen and Driver still placed it in the tenth pre-Christian century; and as to resemblance, it is more akin to many Arabic than Greek poems. Dalman's Palästinischer Diwan is full of specimens of this art. And yet many attempts had been made in the past to dramatize Canticles and reduce it to a Greek level. Dr. Kallen himself, it is evident from the preface, is very cautious in not considering his thesis as anything but an hypothesis. In his innermost heart a doubt seems to be lurking that perhaps there is more fiction in it than truth, more romance than actual fact. 'I feel', he says in the preface, 'that what I have set down in this volume is sublimation of such conjecture concerning the Book of Job as historic method permits. But contrariwise, it may be-romance'. As a mere dramatization of Job the work is commendable, though it exhibits some glaring anomalies. Thus the addition of the Shema is, to say the least, puerile, while some transpositions and rearrangements are quite precarious and unwarranted. The change in Job's last speech (42. 6) introduced for the sake of dramatic truth has no philological foundation whatever. But perhaps we should not hold a philosopher responsible for matters of philology. Indeed, the best part of the book is the essay on the Johan Philosophy of Life wherein Kallen shows himself a thinker along original and independent lines.

Kaplan and Mohr 7 cherish a plan to make Hebrew literature

מנלת אסתר מצוירת ומקושטת מאת יוסף קאפלאן וי. מוהר. ציריך, \*? פורים, תרע״ח

more attractive through artistic illustrations based on Jewish tradition. The Book of Esther, beautifully ornamented with figures and vignettes in the Lilien style, is their initial step, and bears great promise. The ornaments on the title-page are made up of the letters מ and א (initials of מנלת אסתר) in various combinations intertwined with myrtle wreaths (allusion to Esther's Hebrew name Hadassah). In the middle of the page there is a circle of twelve stars, alluding to the twelfth month Adar, and within the circle a wreath of thorns pointing to the Midrash, which says that every passage beginning with יהי deals with some misery or tribulation. A Persian royal crown, two sceptres, and a seal ring ornament the upper part, while the lower space contains an inkwell, feather, and rolls of papyrus. The whole is very tasteful. So are the six illustrations by the painter S. Mohr accompanying the text. Very impressive is the first, showing Mordecai in grief, the third representing Esther in her innocent beauty, and the fifth showing Esther before the king begging mercy for her people. The type is splendid, and leaves nothing to be desired.

Hooper's book <sup>79</sup> is 'dedicated in admiration and to the honour of all our brave conscientious objectors who by their defiance are defeating militarism'. This sympathy with the conscientious objectors, 1,000 of whom are said to be in prison in England for their unflinching belief and unswerving conviction, is evident throughout the book. The doctrine of force, it seems to be the author's opinion, is execrable in whatever shape or form whether applied by one nation to another or by one class of people to another. The purpose of the book is to prove that Daniel is a Maccabean work, written during the turmoil of Antiochus IV Epiphanes (about 165 B.C.) to console a terribly persecuted people. Daniel is not historical but visionary. The author discusses both the stories and visions of Daniel and their relation to the so-called Maccabean psalms and the book of I Maccabees. One chapter deals with the Zoroastrian elements

<sup>79</sup> Daniel and the Maccabres. By Edwin B. Hooper, M.A. With foreword by E. L. Hicks, D.D. London: C. W. Daniel Ltd., 1917. pp. 124.

of Daniel, viz. the belief in angels and resurrection. Finally, a parallel is drawn between the Maccabean struggle and the present war of Europe: here like there a small nation is struggling against a mighty empire, and now as before, God will not be found on the side of the big batallions.

Dr. Székely's *Bibliotheca Apocrypha* is a creditable and commendable piece of work. Owing to its fullness of detail it should prove useful to both teacher and pupil, though its Latin garb must necessarily limit its wider use. The general introduction deals with the use, origin, character, and teaching, especially the eschatology of the Apocrypha, and winds up with an extensive and almost exhaustive bibliography. The discussion is then taken up of the Sibylline Oracles, which, though not strictly Biblical, are related to the Bible by reason of their prophetic character. They are divided into Jewish, Christian, and profane oracles. Other apocrypha treated are the Book of Henoch, the Assumption of Moses, the Syriac Apocalypse of Baruch, Fourth Esdras, the Book of Jubilees, Letters of Solomon. Third Esdras, Third Maccabees, the Testaments of the Twelve Patriarchs, the Psalter of Solomon, the Prayer of Manasseh, Fourth Maccabees, the Ascension of Isaiah, Fragments of lost apocrypha, and the Book and Apocalypse of Elijah. The books known among Protestants as deuterocanonical, like Ecclesiasticus and Tobit, are omitted, since they are canonized in the Catholic Church and are already included in the Vulgate. The scope of every book is given in full outline: first comes a history and literature of the work, then the contents in brief, and finally a discussion of the literary character, origin and authorship, and the language of the prototype. The author manifests great linguistic knowledge, especially in dealing with the Book of Henoch and its multiple versions. It is to be hoped that the second volume, which is to

<sup>8</sup> Bibliotheca Apocrypha. Introductio historico-critica in libros apocryphos utriusque testamenti cum explicatione argumenti et doctrinae. Scripsit Dr. Stephanus Székely. Volumen primum: Introductio generalis, Sibyllae et Apocrypha Vet. Test. antiqua. Friburgi Brisgoviae: В. Некрек, 1913. pp. viii + 512.

contain other minor apocrypha of the Old and all the apocrypha of the New Testament, will soon make its appearance.

Schulte offers a thorough Catholic treatment of the apocryphal book of Tobit.81 The first half of the book is devoted to textual criticism and a comparison of the various versions of Tobit, while the second half constitutes a commentary, both textual and exegetical, arranged by chapters. Some chapters are supplemented by excursuses on some special topics. A good bibliography accompanies the introduction. The author abstains from theorizing and confines himself to a mere exposition of the text and a summary of accomplished results. In doing this he naturally leans towards Catholic expositors. He rejects the allegorical interpretation of Anton Scholz and clings to the historical character of Tobit as adopted by the Council of Trent. Still he considers it as not impossible that there may have been an allegorical meaning alongside with the historical. Of all the versions and translations the Vulgate, the author believes, has preserved the original text best. Jerome tells us that he used an Aramaic text which was rendered for him into Hebrew. Apparently this text was truer and more exact than the Aramaic text underlying the Septuagint.

Paul Heinisch investigates the relation between Greek philosophy and the Old Testament.<sup>82</sup> In a former brochure he discussed this relation as reflected in the Biblical books that originated in Palestine. Now he deals with the influence of Greek philosophy on the Septuagint and Book of Wisdom, which in the Catholic Church forms part of the Old Testament canon. He finds that this influence was rather superficial, extending

<sup>81</sup> Beiträge zur Erklärung und Textkritik des Buches Tobias, von Dr. Adalbert Schulte. Biblische Studien herausgegeben von Prof. Dr. O. Bardenhewer in Munchen. Neunzehnter Band. zweites Heft.) Freiburg im Breisgau: Herdersche Verlagshandlung, 1914. pp. 145.

<sup>\*2</sup> Griechische Philosophie und Altes Testament. II. Septuaginta und Buch der Weisheit. Von Dr. Paul Heinisch. Biblische Zeitfragen, siebte Folge. Heit 3. Erste und zweite Auflage. Münster in Westf.: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, 1914. pp. 40.

oftentimes to the borrowing of philosophical terminology but never to the actual perception, not to say belief and conviction.

In a series of three lectures Nairne traces the development of theological speculation in Alexandria as revealed in the Greek Sirach, Wisdom, Philo, and the Epistle to the Hebrews. The claim is made that there is a continuity between these various products of Alexandria. From a blind faith based on a detached divinity of the earlier Alexandrines was ultimately developed the idea of the manhood of God and the doctrine of sacrifice. The book is evidently a product of its time, preaching sacrifice to wartorn and blood-bespattered mankind.

The Translations of Early Documents, initiated by the Society for Promoting Christian Knowledge, are progressing apace. As an introduction to the series Ferrar <sup>84</sup> gives a bird's-eye view of all the apocrypha and pseudepigrapha that originated within the three most fateful centuries. It is a very brief introduction (27 books are covered by 100 small-sized pages), necessitating dogmatic statements instead of lengthy discussions. Fortunately, his summaries are based on the best authorities, notably Dr. Charles Apocrypha and Dr. Oesterley's The Books of the Apocrypha. The Book of Jubilees is well edited from Charles' larger edition. Likewise The Third Book of Maccabees." The Fourth Book of

- 88 The Alexandrine Gospel (Sirach, Wisdom, Philo, The Epistle to the Hebrews). By the Rev. A. Nairne, D.D. (Liverpool Diocesan Board of Divinity Publications, No. XVII.) London: Longmans, Green, & Co., 1917. pp. 126.
- <sup>84</sup> The Uncanonical Jewish Books. A short introduction to the Apocrypha and other Jewish writings 200 B. C.-A. D. 100. By William John Ferrar. M.A. London: Society for Promoting Christian Knowledge, 1918, pp. 112.
- 85 The Book of Jubilees, or The Little Genesis. Translated from the Ethiopic Text by R. H. Charles, D.Litt., D.D. With an introduction by G. H. Box, M.A. (Translations of Early Documents. Series I: Palestinian Jewish Texts.) London: Society for Promoting Christian Knowledge. 1917. pp. 224.
- <sup>86</sup> The Third (-Fourth) Book of Maccabees. By C. W. Emmet, B.D. (Translations of Early Documents. Series II: Hellenistic-Jewish Texts. London: Society for Promoting Christian Knowledge. 1918. pp. 46 76.

Maccabees, on the other hand, constitutes a new translation in a fluent style patterned after the bombastic Greek. An introduction with the customary detail accompanies it. The Apocalypse of Abraham, 87 being here translated for the first time into English, is accompanied by profuse notes and prefaced by a lengthy introduction. The latter deals very learnedly with the contents of the book, the Slavonic text, date of composition, the original language, gnostic elements in the text, its theology and general importance. and bibliography. The text of the composite Ascension of Isaiah se is that of Charles' translation published in 1900. The Rev. Box's introduction is guided by the researches in Charles' most complete and important edition of this book. Bate's translation of the Jewish-Christian Sibviline Oracles of is well done and deserves commendation. It reads smoothly and fulfills the purpose of a popular version. It is a fresh rendering from the Greek independent of earlier editions. In some places it is superior to Lanchaster's version in Charles' Apocrypha. The introduction deals first with the Sibylline tradition in Greece and Rome and then with the Jewish-Christian oracles, their analysis and date, their doctrine and eschatology, and their place in early Christian literature. There is also a note on the Nero legend as reflected in these early religious sibyls. The translation of Joseph and Asenath on is made from M. Batisfol's edition of the complete

<sup>87</sup> The Apocalypse of Abraham. Edited, with a translation from the Slavonic text and notes, by G. H. Box, M.A. With the assistance of J. I. Landsman. (Translations of Early Documents. Series I: Palestinian Jewish Texts. London: Society for Promoting Christian Knowledge, 1918. pp. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> The Ascension of Isaiah. By R. H. Charles, D.Litt., D.D. With an introduction by the Rev. G. H. Box. M A. Translations of Early Documents. Series I: Palestinian Jewish Texts.) London: Society for Promoting Christian Knowledge, 1917. pp. 62.

<sup>\*\*</sup> The Sibylline Oracles. Books III-V. By the Rev. H. N. Bate, M.A. Translations of Early Documents. Series II: Hellenistic-Jewish Texts, London: Society for Promoting Christian Knowledge, 1918. pp. 118.

Joseph and Asenath. The Confession and Prayer of Asenath, daughter of Pentephres the Priest. By E. W. Brooks. Translations of Early

Greek and Latin texts, published in 1889-90 (Studia Patristica, fasc. I and II). Here and there variants are introduced to improve the continuity of the narrative. Passages not contained in the Greek text but found in other versions are recorded in an appendix. The introduction summarizes the character and nature of the work, as well as its origin and composition.

The Biblical Antiquities ascribed to Philo 91 is a curious work and has a peculiar history about it. Like The Chronicles of Jerahmeel, published by Dr. Gaster not long ago, it belongs to the class of literature known as Apocrypha and Pseudepigrapha which flourished in Palestine in great abundance during the first century of the new era. Many of these stories, which were circulated for religious edification, were lost to the world at an early date, and are only now coming to light again in a secondary or tertiary translation. Like The Book of Jubilees, The Antiquities was composed in Hebrew, then translated into Greek, and finally a Latin translation was made from the Greek: and of all these versions only the Latin is extant. It was perpetuated in manuscript until the sixteenth century, when it experienced five printed editions, but since then it was relegated to oblivion and nothing was heard In 1893 the present translator, Dr. James, published four Latin fragments of this apocryphal work in Texts and Studies. II, 164 ff., not being aware of their earlier publication during the sixteenth century and their ascription to Philo. Only in 1898 the late Dr. Leopold Cohn, the well-known editor of Philo, in an article in the J.Q.R., X, 277 ff., called attention to this longforgotten work, its import and contents, its origin and characteristics. As Dr. Cohn points out, the book is a product of the end of the first century c.E. That it could not have been written before the destruction of the Second Temple is proved by a

Documents. Series II: Hellenistic-Jewish Texts.) London: Society for Promoting Christian Knowledge, 1918. pp. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> The Biblical Antiquities of Philo. Now first translated from the old Latin version by M. R. James, Litt.D., F.B.A. (Translations of Early Documents. Series I: Palestinian Jewish Texts.) London: Society for Promoting Christian Knowledge, 1917. pp. 280.

cryptic allusion to this event in the text, and moreover, its adoption by the Christian Church shows that it could not have been composed much later than 100 C.E. The Latin translation must have been made in the fourth century, perhaps towards the end of the third. The language, as Dr. Cohn shows, is a vulgar Latin with many Graecisms and peculiar neologisms. It is closely related to the idiom of the Itala, the old Latin translation of the Bible, which was likewise made from the Greek, and to Jubilees, Assumption of Moses, Ascension of Isaiah, and IV Esdras. The work is ascribed to Philo because it always appeared in company with genuine works of the Alexandrian philosopher, just as the Fourth Book of Maccabees is often ascribed to Josephus because it happened to be in the same manuscript with works of the Jewish historian. As to the contents, it covers Bible history from Adam to the death of Saul, but, as the translator points out in his introduction, the original manuscript must have continued the story to a much later date, probably down to the Babylonian captivity. The character of the narrative is midrashic and haggadic: the writer draws not only upon known but also unknown haggadas and legends. Like the author of Chronicles he gives elaborate genealogies, inventing many names to please his fancy. Moreover, he supplements existing narratives, especially if these are laconic in the Bible. Thus he invents many incidents in the life of Kenaz, the first judge, who is only briefly mentioned in the Bible. His source, though obscure and no longer to be ascertained, must have been some kind of popular tradition. His purpose, as stated above, is purely religious, and consists in exhorting the people to imitate the good deeds of its leaders. Dr. James' translation, the first translation into a modern tongue, is based on a fairly representative selection of textual authorities and may be said to be quite reliable. An attempt is made to follow the idiom of the Authorized Version as closely as possible. Passages taken verbatim from the Bible are identified and referred to the source on the margin. Notes accompany the text, but these are too meagre and not sufficient to elucidate obscure passages Especially defective is the part dealing with the

identification of legends in talmudic-midrashic literature, in which the editor fails to go beyond the effort of Dr. Cohn. However, it must be remembered that this is not a critical edition and that the editor was limited in space. His best effort is found in the long and learned introduction dealing with every phase of the new apocryphon, and also in the appendix dealing with various readings and corrupt passages. Another appendix on the vocabulary of the Latin version is based mainly on Dr. Cohn's study mentioned above. It is to be hoped that a critical edition of the Latin text together with a translation will soon be published.

JOSEPH REIDFR.

Dropsie College.

## ALEXANDER KOHUT 1

The body of this book, from which it derives its name, is a series of fifteen discourses, based on the first chapter of the Pirke Aboth, which were preached by Dr. Alexander A. Kohut shortly after his arrival in America. These sermons constituted a first attempt on the part of the eminent scholar to give a popular exposition of his standpoint regarding the great controversy between orthodoxy and reform which was then raging.

The introductory material in this volume consists of a 'Memoir of Alexander Kohut' by Barnett A. Elzas, an essay on 'Alexander Kohut's Contribution to Jewish Scholarship' by Gotthard Deutsch, 'An Estimate of Dr. Alexander Kohut's Place in the History of American Judaism' by Maurice H. Harris, and 'Some Memoirs of Alexander Kohut' by Max Cohen.

With regard to the history, present form, and value of the discourses now collected under the title *Ethics of the Fathers*, the editor's preface has this to say: 'Heard by very large audiences, they were eagerly read and discussed throughout the length and breadth of the land when they appeared, week by week, in the columns of the *American Hebrew*, in hastily prepared translations by his friend Max Cohen, the Librarian of the then Maimonides Free Library. They were afterwards published in book form.'

'Though the utterances of a stranger, barely familiar with his new surroundings, his words have still a living message to American Jewry. This is the only reason for re-printing this little volume that has been out of print for twenty years. It has been practically rewritten by the editor, who has endeavoured to be as true as possible to the spirit of the original.'

The Ethics of the Fathers. By Dr. Alexander Kohut Edited and Revised by Barnett A. Elzas, M.D., LL.D. with Memoir and Appreciations by Various Writers. Privately Printed New York: 1020, pp. cx + 127.

Though the editor's statement lessons the value of the work as a criterion by which to judge the author's homiletic style or diction, it does not obscure the aim or significance of the task therein undertaken or the wealth of Talmudic learning wherewith the author elaborates his theme. The editor is quite right in his belief that these sermons 'have still a living message to American Jewry', for though new issues have arisen which overshadow the old controversy and give it a new turn, it yet abides with us and it remains as difficult as of old to express and formulate the position held by those who are not prepared to surrender to either wing.

Dr. Kohut's opposition to the findings of the Pittsburg Conference, held in November 1885, moved him to ally himself with Sabata Morais and others to establish the Jewish Theological Seminary of America, but his general attitude is, I believe, fairly stated by Dr. Elzas as follows: 'He was in fact a conservative Reformer, "offering the old and the new in happily blended union..." To sum up his position in a word, he sought neither "the way of fire" nor "the way of snow", to walk in either of which, according to the parable of the ancients, meant death. He sought "the middle way", to walk in which meant life'.

Dr. Harris speaks of Dr. Kohut as 'the leading exponent in his day of Conservative Judaism' and makes this attempt to sketch the conservative trend versus Orthodoxy and Reform. 'How shall we define the place of Conservatism between these two main schools? We may say first that it accepts the old doctrines, but not quite in the old way. It grants a wider liberty in belief while urging conformity in practice; though even there it permits some modifications and abridgment in the elaborate ceremonial of the synagogue evolved in the process of ages' (p. lxxxi).

Dr. Harris finds a distinguishing characteristic of Kohut's point of view in that, though acknowledging the principle of development to a limited extent, it 'stoutly maintained that we must accept the orthodox view of the doctrine of Revelation' (p. lxxxv).

One cannot fail to note in a careful reading of The Ethics how the author was groping for a position which could not be adequately defined by the word 'conservative', because it has not the static or purely conciliatory implications of that word. Witness: 'A reform which seeks to progress without the Mosaicrabbinical tradition is a deformity—a skeleton without flesh and sinew, without spirit and heart. It is a suicide; and suicide is not reform. We desire a Judaism full of life. We desire to worship the living God, in forms full of life and beauty; Jewish, yet breathing the modern spirit. Only a Judaism true to itself and its past, yet receptive of the ideas of the present, accepting the good and the beautiful from whatever source it may come, can command respect and recognition' (p. 7). The paragraph concluding the first sermon approaches more nearly to an attempt to find a suitable name for the author's position: 'I do not know whether it will be my good fortune to have your sympathy in my religious attitude—that of Mosaic-rabbinical Judaism, freshened with the spirit of progress, a Judaism of the healthy golden mean. I hope I shall. For such a Judaism I plead. Unfurl, then, your banner of reasonable progress. You must. I know you will' The words 'reasonable progress' are italicized in the text, and I believe they come nearer the heart of the matter than any other phrase used in the book or by later controversialists.

In the second of the discourses, dealing with 'The Fence around the Law', the author clarifies this standpoint as follows: "Remember the days of old," said Moses, "and have regard to the changes of each generation" (Deut. 23. 7). The teaching of the ancients we must make our starting-point, but we must not lose sight of what is needed in every generation (p. 15). 'And as these Elder did, so can—yes, so must—we, the later Epigoni, do in the exigencies of our own day. If the power to make changes was granted to the Elders, is not the power given equally to us? "But they were giants", we are told, "and we, compared with them, are mere pigmies." Perhaps so; let us not

forget, however, that a pigmy on a giant's shoulder can see farther than the giant himself' (p. 16).

In the same vein, note the following in the eleventh discourse: 'As long as man lives, he must be active, and only as he is active, does he live. Progress is the law of life, . . . The question for us is, What shall we call Progress in Religion and how can we best conserve our energies? If "Progress" is to be evidenced by destruction and not by construction; if it merely means the giving up of ancient and venerable customs, that have been honoured by long usage and which bring comfort to the soul, and offers nothing in their place, then every wellmeaning Jew will call such "Progress" retrogression. . . . Only when the Rabbis of this country shall be moved by a common endeavour for wise moderation, unaffrighted at the "Backwards" cry—which may, after all, be beneficent progress; only when Religion shall again have been restored to the home, where it now lies, sadly neglected; and, speaking generally, only when conservative progress, rather than ungovernable speed, shall characterize our religious movement, can the outlook for Judaism be hopeful' (pp. 88, 89, 92). The words 'conservative progress' in the last paragraph are evidently a companion phrase to the expression 'reasonable progress' quoted above.

It is true that Kohut, like Isaac M. Wise, who is often spoken of as the father of American Reform, confined the sphere of development in Jewish Law to the post-Biblical material, but it is not quite true that, in opposition to the subsequent attitude of reformed Judaism, he maintained the orthodox point of view with regard to Divine Revelation. 'We regard the Torah', he says, 'as that which is commanded in the teachings of Moses, looking, however, to its spirit and its significance for the culture of mankind' (p. 15). One cannot avoid the feeling that, when Revelation is evaluated according to its spirit and its cultural significance, it cannot be quite fitted to the old orthodox categories.

What Kohut says with regard to a Prayer Book finds an echo in modern Jewish controversy. There are still conservatives who,

for various reasons, are not reconciled to the Union Prayer Book, published subsequent to the date of these discourses, and who do not feel themselves spiritually at home in the orthodox ritual. To them these words of Dr. Kohut seem, not reminiscent, but prophetic: 'Opinions alter and manners change; we must take account of altered conditions.... Let me illustrate this by the question of the Prayer Book that is now raging in our midst. The old Siddur no longer satisfies us. We need a new one and many are they who are ready to supply the demand. But how? One would remove all traces of Hebrew; another would allow some Hebrew, endeared to many, to remain—a יוכר לחורבן; still another would improve the good old Biblical expressions, and so on to the end of the chapter.

'If we could arrange a Prayer Book in the language and on the lines of the old, that would appeal to modern taste, a Prayer Book that would be acceptable to and adopted by modern congregations, we might legitimately make concessions to the spirit of the times. . . . Words, after all, only express the feelings of the heart, and many passages could safely be omitted from the old Prayer Book, because they do not express devotional feeling. A uniform Prayer Book would at once put an end to one great source of strife and contention in our midst, and be a prelude to a lasting peace' (pp. 122-3).

The Ethics of the Fathers contains many thoughts not dealing directly with the central theme, but related to it. It constitutes a strong plea for positive Judaism, for increased Jewish observance in the home and in the synagogue, for greater learning and intelligence in and out of the pulpit and shows the scholar's scorn of shallow pseudo-science, pseudo-philosophy, and pseudo-progress.

JACOB KOHN.

New York.

# A TRACT BY AN EARLY KARAITE SETTLER IN JERUSALEM\*

By JACOB MANN, Baltimore Hebrew College.

Fragment B (Bodl. 27765 = MS. Heb. d. 36, fols. 13-18, parchment, old square writing) contains a long appeal by probably one of the earliest Karaite settlers in Jerusalem to his fellow-sectaries to leave their homes and help to build up the Karaite community.98 If not all can come owing to their business obligations, let them at least send five men from each town as delegates and provide for their maintenance in order to form a nucleus of the new congregation of Karaites in the Holy City.99 The writer is indignant with the 'fools in Israel that say to each other. "We need not go to Jerusalem till God will gather us as He has exiled us". 100 Let Karaites not hesitate to settle in the Holy City for fear of the Rabbanites. The Muslims 'constantly help the Karaites to keep the Torah of Moses' and are favouring them that keep the new moon according to lunar observation.101 This assertion is not entirely without basis. We find Ben Meir in 921 stating that his ancestors Mūsa, Meir, and Moses, as well as he himself, underwent punishment and ill-treatment by the followers

<sup>\*</sup> See JQR., N. S., XII, p. 123. The foot-notes are numbered here in continuation of the previous paper.

of 'Anan. 102 Evidently the Karaites must have on these occasions enjoyed the support of the local Muslim authorities. 102a

Besides this appeal the other topics dealt with in the tract are of much interest for the understanding of early Karaite thought, both in theology and in legalism. Two short extracts from the fragment were inserted by Dr. Cowley in his Catalogue (II, 191, no. 5) for the purpose of identification. But the whole fragment fully deserves publication for its noteworthy contents. These will be considered here in detail, grouping together first those of religious-theological character and afterwards the legalistic idiosyncrasies of our Karaite author.

He emphasizes the view that only partial retribution is administered in this world for visual effect while full reward and punishment are preserved for the world to come. Or else, in face of the righteous suffering and the wicked prospering in this life, God's rule of the world would be unjust. 103 'He that denies and says, This is no retribution is transgressing and lying against God. And he that says that retribution (in the world to come) applies

<sup>102</sup> See the complete text in JQR., N. S., V, 554, 11. 29 ff.: שניתן נפשינו על ישראל זו היא וסתינו ווסת אבותינו . . . וחמשית מר' שניתן נפשינו על ישראל זו היא וסתינו ווסת אבותינו ר' מאיר ור' משה מוסי שנהרג בעזרה מתחת יד זרע ענן ומאבותינו ר' מאיר ור' משני שכמה פעמים ביקשו השונאים להרגן ועשה שדי למען שמו וששית ממנו אנחנו אשר עבר עלינו צרות רבות ורעות וחבישת בית האסורים ועינוי הכבל ומ[לק]ות עד לצאת הנפש הכיפורים (?) ראשונה ושנייה מתחת ידי Cp. also Poznański in Luncz's Jerusalem, X, 93-4.

<sup>1022</sup> See now especially Mann, The Jews in Egypt and in Palestine under the Fāṭimid Caliphs, 1920, vol. I, p. 59 ff.

אמונות ודעות) The same argument is brought forward by Sa'adya (אמונות ודעות), ed. Slucki, c. 9, p. 131: לעוה"ב) and by Joseph Ibn Saddik (רוב הנמול לעוה"ב), ed. Jellinek, 68 ff.).

only to the soul and not to the body also has conceived from (his) heart a falsehood.' It results in denying the bodily resurrection of the dead. Our author mentions some Karaites who held this view that the soul only is to be rewarded or punished in the future world.<sup>104</sup> This theological problem of the retribution was much discussed by the Mutakallimun and also by the early Jewish philosophical writers.<sup>105</sup> Our author probably polemises here against David al-Mukammas, who dealt with this question in the sixteenth chapter of his Kalām work.<sup>106</sup> David states that he found no writer who denied retribution

104 Fols. 13, r., ll. 3-7, 23 ff.; 15, r., 22-5; 16, r., ll. 4-8. The problem of in the language of our author) is also fully discussed in the early Karaite commentary on the section אם בחקתי, Lev. 26. 3 ff., published by Harkavy in החוקר, I, 170 ff. The editor assigns it to Benjamin al-Nahawendi, but more probably it is by Daniel b. Moses al-Kūmisi, the beginning of whose commentary on Leviticus is printed in Sa'adyana, No. LV. The writer of our letter, who probably lived after Daniel, seems to have borrowed from this commentary. Compare especially fol. 15, v., l. 26fol. 16, r., l. 4, with the following passage (l. c., 171, l. 32 ff.): יוה אשר כת' אם בחקותי תלכו: ואם לא תשמעו לי: לא על מנהג העולם הוא כת'... רק זה הכת' אם בחקותי ואם לא תשמעו [לי נאמר] לישראל [בימים ההם] בארץ ישראל . . . ועתה כי הסתיר ייי פניו מישראל ויעזוב את החסידים בתוך הרשעים [וישראל הוא] עוב ונעוב כדגי הים אשר אין ישופט ביניהם ככ' (Hab. 1. 2-4). . . כי אין היום דורש ושופט בגלוי (בנלות read probably) כראשונה: כרגי הים יבלעו זה לזה ואין מושל בהם . . . כלל דבר כל טובות הכתובות בסדר אם בחקותי תלכו והיה אם שמע תישמע : וכן כל טוב העולם הזה למען להיות אות וגם לדעת כי יש בורא הכל הנותן נפול לטובים לעולם הבא: וכן ואם לא תשמעו: והיה אם לא תשמע: וכל רעות העולם הזה ואש בוערה ונחשים וצפעונים ותחלואים ומות כלם אות ונס לבני אדם לדעת כי יש בורא הכל נוקם נקמת רשעים . ביום נקם . . .

<sup>105</sup> Cp. Schreiner, Der Kalām in der jüdischen Literatur, 18 ff.

<sup>106</sup> Preserved in Judah al-Barceloni's Yeşirah Commentary, ed. Halberstam, pp. 151 ff.

altogether. He quotes the view that reward and punishment are preserved for the body only. As is well known, Benjamin al-Nahawendi was of this opinion (as quoted by Sa'adya, l.c., c. 6, pp. 100-1). Al-Mukammas himself decides that שכר עו"הב is meant only for the soul. Probably our author had this view in mind, regarding it as contrary to the words of the Torah and emanating from a source alien to Judaism. <sup>107</sup> Sa'adya (l.c.) is of the same opinion as our Karaite writer that both soul and body are to share the retribution in the future world while Joseph ibn-Ṣaddik agrees with David al-Mukammas. It should be noted that no mention is made in our fragment of Benjamin's opinion. <sup>108</sup>

<sup>107</sup> דברים ההיצונים דברי בראני, fol. 13, r., l. 8.

<sup>108</sup> Schreiner (l. c., p. 25) takes it for granted that al-Mukammas and Sa'adva are in agreement on the question of retribution. But a careful examination of David's words proves the contrary. He writes (l.c., p. 153. וואם יאמר לך אדם הזכות והפרעון הוא לנפיט ולנוף או לאחד, 11. 23 fl. , ואם יאמר מהם או אינו לא' מהם באל אמ' ר' (באלה אמרו רבים frobably read) הזכות והפרעון הוא נפשני ונופני או נפשני ולא נופני או נופני ולא נפשני או אינו לא גופני ולא נפיטני ואנו אומרים כי הוכות והפרעון הוא נפיטני ואינו נופני . . . ויש מי שאמר הזכות נופני ולא נפשני ונתן טעם לדבריו מפני שאין אנו יודעים פרעון ווכות בעולם הזה אלא גופני וכן יהיה דרך לעולם הבא ... ולא מצינו א' מן החכמים שכחש בשכר העולם הבא עד שיאמר אין הזכות לא נפשני ולא נופני ' ואנו אומרים כי האדם מורכב מנוף ונפיט ובהיטתתפה במעיטה נתחייב יטכר הטוב או הרע ' ומיטה אנו אומרים כי הוכות הוא נופני ונפשני Schreiner assumes that the whole pa-sage is by David. But this is impossible as he would contradict himself. It is evident that from the second אומרים there is an insertion by Juda al-Barceloni who added his own view, in agreement with that of Sa'adya, that retribution applies to both soul and body since it is caused by good or bad deeds, the work of body and soul alike. But al-Mukammas clearly defines, at the beginning of the chapter p. 151, ll. 30ff. , that ברעון and פרעון are only ונאמר נדר הזכות הוא השקטת הנפים ושמחתה בחדוה שאין לה tor the soul, ונאמר

According to our author, one of the essentials of the fear of God' is the belief in the Divine Unity, The (the 'tauhid' of the Mutakillimun), and the basis of this belief is the creatio ex nihilo by the Creator Himself.10. It is interesting to find the writer strongly emphasizing the opinion that everything is done by God alone. The angels do nothing. They are only for appearance sake.110 This is evidently directed against Benjamin al-Nahawendi's theory of an intermediary. As Kirkisani reports, Benjamin maintained that God created an angel who in his turn created the whole universe. It is he that sent all prophets and delegated all messengers, executed the miracles, and decreed the commandments and the prohibitions. He also brought into existence all that is in the universe, and not the first Creator. It is known that the Maghariya held this view which is very similar to the Philonic Logos. Kirkisani devoted two chapters of his work Kitāb al-anwār, producing the arguments of Benjamin and his followers and refuting them.111 Our author deprives the angels of all active influence on the world's course. They exist only to be seen by man while everything is done by God alone. Daniel al-Kūmisi also disbelieved in the existence of angels as the Jews in general assumed them to be, namely as

סוף בעולם הבא . . . וגדר הפרעון הוא נוד הנפש ועצבונה . . . וכללו של דבר הפרעון הוא עצב הנפש בעוה"ב . . . והזכות היא חדות הנפש של דבר הפרעון הוא עצב הנפש בעוה"ב . . . והזכות היא חדות הנפש של דבר הפרעון הוא עצב הנפש בעוה"ב (Husik, History of Mediaeval Jewish Philosophy, 1916, p. 22, also fails to record al-Mukammas's real opinion.)

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Fol. 13, r., ll. 13 ff. Cp. also al-Mukammas (l.c., 66 top), ומירו ופירו הכמה האלהות ייחודו וחורתו שהקדמנו לעיל החכמה בהכרת אלהינו ייחודו וחורתו ומצותיו.

<sup>110</sup> Fol. 13, v., ll. 20-5.

<sup>111</sup> Cp. especially Poznański, REJ., L, 10 ff.

living beings endowed with the power of speech like the prophets. Finally Sa'adya, possibly with the view of opposing the theory of intermediaries, declared man to be superior to angel. Ibn Ezra, at the beginning of his Pentateuch commentary, is against this depreciation of the importance of the angels. 113

Our writer strongly urges upon his readers not to inquire of any augurers and astrologers, nor to believe in charms, amulets, and the like. He warns them not to accept all that the Rabbanites call an 'evil' (spirit) or a 'pure' one, nor to follow the heathen customs in cases of confinement of women, sickness or inflammation of the eye. Other Karaites were also strongly opposed to astrology and amulets. Daniel al-Kūmisi even forbade the calculation of the months by means of astronomy. Sahl b. Maṣliaḥ in his well-known polemical letter from

<sup>112</sup> Cp. Harkavy, Hebrew Graetz, III, 509; Poznański, Hastings's Enc. of Relig. and Ethics, VII (1914), 664.

ומעבור היות כל מעשה השם ביד המלאכים עושי רצונו יואל תשים לבך אל דברי הגאון שאומר שהאדם נכבד נקראו כן . . . ואל תשים לבך אל דברי הגאון שאומר שהאדם נכבד מהמלאכים וכבר ביארתי בם' היסוד כי כל ראיותיו הפוכות וידענו כי אין מהמלאכים וכבר ביארתי בם' היסוד כי כל ראיותיו הפוכות וידענו כי אין בי המלאכים נכברים כמו המלאכים לביאים נכברים כמו המלאכים to Exodus 23. 20 (ed. Reggio, Prague, 1840, p. 68 ff.) Later on, by reason of his polemics against Iliwi al-Balkhi, Sa'adya changed his opinion and restored the angels to their position of superiority over men (כי הכבוד שהשכין עם ישראל בפלים מהכבוד שהשכין עם ישראל והנה הגאון הקיין משנתו שהיה אומר בחמשת (bibid., p. 81'.

ים', Alph. 137, v., 25-8. See also Hadassi, אשכל הכפר Alph. 137, ים: מוב ניב לחיט המלחשים בכל מכה: ומעושין לישועת עין ומכת שעירים מוב ניב לחיט המלחשים בכל מהר אחד מן הנסתרים שלא כתורת אלהיך:

אסור לנו לדרויט In Harkavy, Studien u. Mitteilungen, VIII, 189, no. 2: אסור לנו לדרויט חדשי יוי ומועדיו ולחיטוב את חישבון הקוסמים . . . ואין מותר לנו לדרויט חדשי יוי ומועדיו See also Hadassi. /. c., letter 'י.

Jerusalem to Jacob b. Samuel also denounces the 'heathenish ways of some Jews' who visit the graves of the pious praying for recovery from sickness. 116 Our author, who probably is earlier than Sahl, evidently alludes here to these superstitious practices he must have observed amongst the Rabbanites living in the Holy Land. The mystic beliefs in the power of the Tetragrammaton that were held in particular by Palestinian Rabbanite scholars are graphically described in a famous responsum by Hai Gaon (printed in Ashkenazi's מעם זקנים 54 b ff.).

There follows in our work a long discourse about the pronunciation of the Tetragrammaton. The writer's chief contention is that in Lev. 24. 16 does not mean cursing, as many explain the word, but uttering, pronouncing. Thus the mere pronunciation of the divine name involves capital punishment. The explanation of in as 'uttering' is to be found already in Targum and Talmudic literature. Anan also took the word to mean 'pronounce', though he does not go to the extreme of imposing capital punishment for the mere uttering of the

ואיך אחריש ודרכי עובדי עבודה זרה, 32, נספחים, ל"ק In Pinsker, ק"ל מקצת ישראל יוישבים בקברים ולנים בנצורים ודורשים אל המתים בין מקצת ישראל יוישבים בקברים ולנים בנצורים ודורשים אל המתים ואומרים יא, ר' יוסי הגלילי רפאני, הבטינני (מענהו תן לי הריון), ומדליקים הנרות על קברי הצדיקים ומקטירים לפניהם על הבנים וקושרים עקדים על התמר של הצדיק לכל מיני חלאים וחונגים על קברי הצדיקים המתים על התמר של הצדיק לכל מיני חלאים ומבקשים מהם לתת להם חפצם ונודרים להם נדרים וקוראים אליהם ומבקשים מהם לתת להם חפצם. Cp. also Hadassi, I. c., Alph. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Fol. 13, v., l. 28-fol. 14, r., l. 19.

<sup>113</sup> Cp. Targum Onkelos to Lev. 24. 16, אמא דר מפרש שמא ; Sanh.  $56^a$ , ודי ממאי דהאי ונוקב לישנא דברוכי הוא . . . אימא פרויטי שמיה . Interesting is R. Levi's statement (Pes. d. R. Kahana, ed. Friedmann,  $184^a$ ): כל כל . See also Rashi and Ibn Ezra to Lev. 24. 16.

Divine Name. Our author polemises here against certain Karaites in Khurasān who maintained that the Tetragrammaton must be pronounced as it is spelt in the Bible, stigmatising as heretics all who pronounce it אדני. These Karaites thus drew the last logical consequence from the general principle, adopted by a still larger number of fellow-sectaries in Khurasān and also by Ismail al-'Okbari, that only the בחיב of the Bible text should be followed, and not the קרי as handed down by tradition. 119 a

In giving his Karaite readers his own views, the author urges at the same time upon them not to rely on them but to search independently with their own minds for the proper understanding of the Biblical laws. 'He who relies on any of the teachers of the dispersion and does not use his own understanding is like him that practices heathen worship.' 120 He thus advocates in the first instance the famous two principles of 'Anan, as reported by Yefet b. 'Ali. 'Search thoroughly in Scripture and do not rely upon my opinion.' 121 But in addition a technical expres-

<sup>119</sup> Ed. Harkavy, l. c., 13, ll. 18 ff.: דכ' ונקב יש ייי וגו' והאיי ונקב לישנא בדי ונקב יש איקרי פירושא דכ' את האנשים אשר נקבו בשמות דבירושי הוא דנקב נמי איקרי פירושא דכ' את האנשים אשר נקבו בשמות אמא ונקב טפי ביה וא ואקדים ליה כי יקלל לאדעך דעל מאן דמדכר אמא ונקב טפי ביה וא ואקדים ליה בי יקלל לאדעך דעל מאן "For further literature, see Revel, JQR, N. S., III, 369-72.

119 See the interesting statement of Kirkisani (ed. Harkavy, 319, Il. 2-4. ובעין קראיין אלבראסנייה ימנע אלכתב (אלכתיב read) ואלקרי ולא יקרא אלא מא הו מכחוב פקט. ומן האולי מן יפעל דלך פי אלשם אלדי הו אלא מא הו מכחוב פקט. ומן האולי מן יפעל דלך פי אלשם אלדי הו אן אסמעיל, 314 bottom, ביור הי ויזעם אן מן קראה בא' ד' פקר כפר אלעכברי אבטל אלכתב (אלכתיב ה' וקרי וזעם אן אלקראה יגב אן תכון אלעכברי מבטל אלכתב (אלכתיב ה' וקרי וזעם אן אלקראה יגב אן תכון אלעכברי מכחוב אלי מא הו מכחוב

<sup>120</sup> Fol. 14, r., ll. 19-21.

רייתא שפיר ואל תשענו על דעתי באורייתא באורייתא cp. Poznański, REJ., XLIV, 180.

sion is used in our fragment which reveals the influence of Muhammedan theology. This reliance on authority is called here חקליד (cp. also fol. 17, r., l. 22 and v., l. 11). Goldziher in his new book (Die Streitschrift des Gazāli gegen die Bātinijja-Secte, 1916, 1 ff.) points out one of the marked features of the old theology of Islām that it has only words of censure for the teachers of the people who adopt unconditionally the opinion of a respected authority or party in questions about which the sources of Islamic doctrine (the Kurān, Sunna, and Consensus) offer no obligatory decisions. This is called by the technical term of taklid. The demand of this theology is that in such cases a decision be arrived at after independent consideration in accordance with the methodical rules which were developed by the science of the law (fikh). Very likely the Karaites were influenced by this strong opposition against the taklid in formulating their party-cry of מצות אנשים מלומדה. Rabbinic tradition is to be discarded. Independent search in the Bible is to take its place. We have here another significant case in point (see above, p. 137) showing how Muhammedan thought and doctrine acted as a stimulant on the development of Karaism. 121 a On the other hand Daniel al-Kūmisi maintained that in matters of religion human intelligence is not to be used. 122 Our author continues to polemise against the Rabbanites, labelling their doctrines as 'a commandment of men, learned by rote' (מצות אניטים מלומדה), a common-place phrase of the Karaites. To declare things as sanctified (קרשים) or to give to priests

<sup>121</sup>a Ibn al-Hītī in his Chronicle of Karaite Doctors (JQR., IX, 435 and 442) enumerates amongst the topics dealt with by Ibn Sakaweihi in his polemics against Rabbanites, and especially against Sa'adya, also אלהקליר

<sup>122</sup> See Harkavy, Hebrew Graetz, III, 509.

and Levites their dues, as prescribed in the Bible, after the destruction of the temple is pure idol-worship. All this is directed against the Rabbanites who kept the laws of חלה, פרוון הבן , חלה in the diaspora and also תרומה מעשר in Palestine. 124

Interesting are the remarks on the service of the synagogue. 'It is forbidden to-day to burn incense and set up lamps (in the synagogues), and to say that this is done for God's honour, as the Rabbanites do.' Our author also finds fault with having an ark with scrolls of the law placed in the synagogue and bowing before it. 125 'Anan in his 'Book of Precepts' enjoins that while the scroll is taken out from the ark and during the benedictions recited at the readings of the portion, the people should bow till their faces reach the floor. 126 Our author polemises here against the service organized by 'Anan, as has been shown elsewhere. 126 a Later Karaites also bowed when entering the synagogue, evidently before the ark.127 By incense and lamps in the synagogues of the Rabbanites, he probably means the בשמים used at הבדלה and the candles of the מנורה, especially on הנוכה, as well as the נר תמיד. Hadassi in Alph. 137 of his book seems to have had our tract

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Fols. 13, v., ll. 22 ff., 17, v., ll. 18-28.

<sup>124</sup> Cp. the responsa of the Geonim Mattitiah and Natronai, and of Simon Kayarah in הלכות פסוקות, ed. Müller, Nos. 2-4.

<sup>125</sup> Fol. 14, r., ll. 1-8.

<sup>126</sup> Ed. Harkavy, l. c., 19, Il. 13 fl.: רכה קימון כוליה לסיפרא קימון כוליה ווא דקא קארי אמרי כוליה עלמא אמן עלמא . . . ועם דמסיים ברכה ודהיא דקא קארי אמרי כוליה עלמא אמן; אמן כד מרמין ידיהון לעילאי וסגדין עד דרבקין אפיהן על ארעא likewise after the reading (Il. 24 ff.).

<sup>1264</sup> See Mann, Journal of Jewish Lore and Philosophy, I, 1919, p. 346.

<sup>127</sup> Cp. אייבל הכפר, Alph. 15, beginning: גו עדן, 69<sup>d</sup>. 72<sup>a</sup>, and 74<sup>a</sup>.

in front of him. He thus groups together the same topics as in our fragment.<sup>128</sup>

The author has much to say in disfavour of the 'shepherds of the dispersion' (רועי גלוח) as the Rabbanite spiritual leaders are designated. They hallow neither Sabbath nor festivals; the first by reason of their laws which, according to him, are against God's Torah, and the latter by their wrong calculation of the months. The Mishnah, Rosh Hashanah 2. 11, is cited which embodies the privilege claimed by the Bēt-Din to fix the festivals at their discretion, be they in time or out of time. But the writer also takes to task some of his fellow-sectaries on account of several of their practices. Besides the problem of retribution in the future world which some Karaites

128 In addition to the passages quoted above, notes 114 and 115, the following lines will be of interest. Letter ע ff.: וראוי להדר וליקר אותם (הכנסיות i.e.) בקדושה ובטהרה לכבדם: אכל להקטיר קטרת בם או להעריך נרות ועשישות ולפירים בזה הזמן ותאמר אלה לשם אלהיך . . . און ראוי עשות כן ולחשוב כזאת לה': יען כי כל אלה וכמותם למקדש ה' היו ראויים ולא בזה הזמן לבית ויעוד ובמושבותיך: פרוש עלתו יען כי המקום זר: והעבודה היא זרה: והמקריב נכרי וזר: והשמן מטונף ומטומא מכל שרין וערבוב כל טמאה ומעש ידי אכזר . . . ראיית כלל כל דבר זה לא ירצה לפני ה' היום ככל קדשים: כקטורת ונרות ועששיות ולפידות ומנחות ועולות וכלל הקטרות: ותרומות ומעשרות וחלות ובכורים לכהנים וכלל קדשיך: שכר הכהנים היה מאלה הקדשים חלף עבודתם וגם בכהנתם והיום אין עבודה ואין שכר עד אשר ירצה ה' לעמו וישיב כבורו . . . ככה הכתוב ; he quotes here Ezra 20. 40, 41 as in our fragment. In a work entitled The Churches and Monasteries of Egypt, and attributed to Abū Salih, beginning of the thirteenth century (edited and translated by Evetts, Ancedota Oxoniensia, Semitic Series, VII, 1895, p. 197, we read of the famous synagogue at Damvah or Damūh (called 'the synagogue of Moses', see concerning it Sambari, in Neubauer, Mediaeval Jewish Chronicles. I, 119-21) that there took place disputes between the sects of Rabbanites and Karaites concerning the lighting of lamps.

<sup>129</sup> Fol. 15, r., ll. 3 ff.

held to apply only to the soul and not to the body, as discussed above, the following charges are levelled against 'them that call themselves Karaites' (בעלי מקרא). (I) They maintain that neither Passover nor Tabernacles can fall on a Saturday. (2) They further regard the laws of defilement concerning a dead body, a leper and a non-Jew as invalid in the diaspora. (3) They pay no heed to אביב in fixing the festivals. (4) Also the enjoyment of the flesh of oxen and sheep is permitted by them. (5) Finally they send parcels and letters on the Sabbath (i. e. through the agency of non-Jews) and many other transgressions of this kind. 130

Our author clearly belonged to the rigoristic school of Karaism. As regards the first point, 'Anan and his followers, the so-called ענניים, are attacked. The founder of Karaism taught, according to Kirkisani, that should the 15th of Nisan fall on the Sabbath, Passover is to commence on the following day. The same is to be the case with Tabernacles. Attention should be here given to Or. 5558, B, fols. 36-41, which contains polemics against certain Rabbinic precepts by an early Karaite. Fol. 36, verso, reads

<sup>130</sup> Fol. 14, v., ll. 16 ff.

ואם חל יום טוֹ בניסן בשבת דחה (ענן) את הוג ליום מוֹ בניסן בשבת בחה (ענן) את חג הסכות ההוג ליום הראשון שהוא יום טוֹ בניסן יוכן דחה את חג הסכות החג ליום הראשון שהוא יום טוֹ בניסן יוכן דחה את חג הכפר Hadassi אשבל הכפח אשבל הכפר אשבל הכפר השבתי וועישוהו (דת אלצדוקיא) את העם וכו' תורת הוב השבת: וכן חג הסכות כמאמר ביום השמיני שלח את העם וכו' Hadassi's source was David al-Mukamma,'s work on this sect (רישום כל אלה).

<sup>182</sup> The whole fragment is published by Dr. Hirschfeld, JQR., N.S., VIII, 179 83. See now Dr. Poznański, thid., XI, 237 ff. The lines printed on the next page have been copied by me from the MS., and also the following remarks were written long before the appearance of Dr. Poznański's paper.

as follows: ואחר שראינו שהרקיע נברא בשני והמארת נעשו ברביעי (ו) והאדם והחוה (3) נוצרו בהששי והפסח הראשון שהוציא יהוה את עמו ישראל ממצרים (5) בליל הששי והם בדו (6) יש לבדו זכרונות להיורת ה פסח (7) בבדו [גם א שר אמר ענן כמוהם (8) לא ואן פסח ולא אלף סוכה ו[הדיח] (9) הפסח מיום השביעי והסוכה מהאחד גם (10) יש לשביעי ולאחד [זכ]רונות להיות הפסח (בב) והסוכה בהם לבריאת האור באחר ולביבוד (12) יום השביעי והשבת הגדול והקרוש. It is evident that the writer polemises both against the Rabbanites and against 'Anan. The former maintain that Passover cannot fall on Monday, Wednesday, and Friday. But allusions in the Bible can be found for these days. On Monday heaven was created, on Wednesday the lights, on Friday Adam and Eve, and in addition the Exodus from Egypt took place on Friday night. Ibn Sakaweihi, Kirkisani, Salman b. Jeruham and Levi b. Yefet (b. 'Ali) also argue against this Rabbanite rule of א בוו לא בוו The author of the above fragment also reports in the name of 'Anan that Passover cannot be on a Saturday nor Tabernacles on a Sunday. But, he argues, the Holy Sabbath is quite a suitable day for Passover while Sunday should also have the privilege of commencing Tabernacles thereon, since the light was created on the first day. We have thus here a different tradition about 'Anan's teaching, viz., that Tabernacles is not to begin on a Sunday, and not as Kirkisani reports. But the writer of our tract evidently had the same tradition as Kirkisani. At any rate those Karaites, whom he attacked, maintained that neither Passover nor Tabernacles could fall on Saturday. Very likely they followed the 'Ananites in this respect.<sup>134</sup>

 $<sup>^{133}</sup>$  Cp. Poznański, fQR., VIII, 685-6; XVIII, 212-13; XIX, 61; see also X, 271-2.

<sup>134</sup> It is interesting to note that the author of the above fragment does not use the usual abbreviation in or m, but writes the Tetragrammaton in full

To return to our fragment. The second point is also directed against 'Anan who declared that ממאת מה is not obligatory in the diaspora. In the opinion of the author, however, all the various kinds of defilement are in force even now, though the accompanying sacrifices and such means of purification as that of מי נדה are impossible as long as the temple remains in ruins. This question of defilement in the diaspora has been much discussed by Karaite writers. A good summary of the various opinions on the whole Benjamin al-Nahawendi is in agreement with our author. Also David al-Kumisi held that שממאת צרעת was obligatory in the diaspora.

The importance of the state of the crops (אביב) for the fixing of the Karaite calendar is well-known. From an interesting passage in the 'Book of Precepts', attributed to Levi ha-Levi, the son of Yefet b. 'Ali, we learn that the Karaites in Babylon and in other places distant from Palestine paid no heed to the אביב and adopted more and more the Rabbanite calendar. Very likely our author, writing from Jerusalem, had these fellow-sectaries in mind.

l. 3, also in fol. 36, r., l. 13). This spelling is also found in a fragment of 'Anan's 'Book of Precepts', ed. Schechter, *Documents of Jewish Sectarics*, Il cp. Introduction, p. iii. The Tetragrammaton is also written fully throughout Fragments C and H, which are edited farther on.

ובטל את הטומאה מן המת בזמן הזה (בגלות) In Harkavy, l.c., ובטל

<sup>136</sup> Fol. 17, v., ll. 28 ff. 197 Cp. infra, note 300.

<sup>188</sup> See Harkavy, Hebrew Graetz, III, 509.

<sup>189</sup> See especially Poznański, Hastings's Enc. of Relig. and Ethies, III, 119, col. 2.

ישראל בזה על ג' חלקים הא' הם הרבנים בעלי המולד אשר יעשו על ישראל בזה על ג' חלקים הא' הם הרבנים בעלי המולד אשר יעשו על החשבון והוא קרוב מן אלאעתדאל (ישיווי היום והלילה) יוהב' והם אנישים החשבון והוא קרוב מן אלאעתדאל (ישיווי היום והלילה)

Finally the enjoyment of the flesh of oxen and sheep in the diaspora was forbidden by almost every early Karaite authority. Already 'Abū-'Isa and Yudgan are reported to have enjoined this prohibition. Kirkisani writes, 'The first to prohibit meat in exile was the exilarch 'Anan, and he was followed in this by Benjamin, Isma'il al-'Okbari, Daniel al-Kūmisi as well as by a large section of Karaites of this generation.' In the time of Kirkisani the bulk of the Karaites refrained from eating meat. One of the sectaries composed several pamphlets to prove that meat was permissible and there were Karaites who 'considered as allowed the eating of the flesh of sheep and cattle in the exile'.141 These people our author evidently attacks in his tract. But their practice became the accepted rule with the later Karaites; only in Jerusalem meat remained prohibited.142

בארץ שנער מן אחינו הקראץ יעשו על אלאעתדאל בלבד י ואולם יש להם תנאים זולת תנאי הרבנין ועל כן הפרדנו אותם מהם, והחלק הג' עשו על האביב בלבד ולא דרשו האעתדאל והשליכו אותו כל עקר וכו' והדורות האחרונים מן הרבנים עשו ע"ד החשבון וכו' ולפי שידענו הגדות הראשונים כי הם יעשו על הירח ועל האביב אחרי חרבן בית שני, והקראץ אשר בארץ שנער ובשאר המקומות הרחוקות מא"י רדפו אחרי הרבנין בעבור This book was composed about 1007 c.E. A Karaite Ketuba, dated Shevat 26th, 1028, at Jerusalem (printed in Luncz's Jerusalem, VI, 237-9) contains the following stipulations: יובהמצא אביב בארץ ישראל ובלי לאכול בשר בקר וצאן בירושלים עד ייינו מזבח ייינו מזבח ייינובות ייינובות מיום.

<sup>141</sup> Cp. the passages cited by Friedländer, JQR., N. S., III, 293-5.

דע שהחכמים בזה (c. 12 p. 634), הנין שחיטה, אדרת אליהו Pr. מחלקו לשתי תודות גדולות התודה האחת הם מהראשונים אשר אסרו שהיטת בקר וצאן בגלות ואמרו שבומן הבית היו אוכלים קדישים במקום המובהר יוחולין בשערי ישראל יאמנם בזמן הגלות לא נאכל קדישים המובהר יוחולין בשערי ישראל יאמנם בזמן הגלות לא נאכל קדישים

Other details, mentioned in the work, are commented upon in the notes to the text. It is written in fluent and correct Hebrew. Some Biblical verses are translated into Arabic and also into Persian. The majority of the Karaites seem to have lived in early times in Persia, a country offering a fruitful soil for the rise of peculiar doctrines and sects.143 Likewise Sahl b. Masliah in his well-known circular-letter mentions that in Jerusalem there are Karaite women who lament and mourn for the destruction of the temple in Hebrew, Persian, and Arabic.144 This shows that several of the Karaite settlers there came from Persia. Thus our author is also conversant with both Arabic and Persian. His appeal for the return to Jerusalem is in some places impressive and touching. Fols. 15-17 cannot be denied to possess a fervour which must have had a telling effect on some of the readers. Compare especially the interpretation of Jer. 31. 18-22 and Ps. 84. 6-8 (fol. 16, verso). The author states that besides Jews many people from other nations visit Jerusalem frequently. He upbraids his fellow-sectaries for not even following the example of non-Jews. On the whole a tone of ascetism and depression pervades the entire appeal. The object of returning to the Holy City is to lament and mourn for the destruction of the temple. It is the spirit of the 'mourners for Zion'

כי אין לנו מקום מובחר ולא חולין כי אין לנו שערי ישראל והתודה השנית והם מהאחרונים אמרו יששחיטת בקר וצאן מותר בגלות זולת המקום המובחר יוטענו הראשונים והשיבו עליהם האחרונים... סוף דבר שחיטת בקר וצאן בגלות מותר בכל מקום חוץ מהמקום המובחר.

<sup>148</sup> Cp. also Poznański in Luncz's Jerusalem, X, 89.

ובתוכה נישים מקוננות ,1879, 639 המליין Printed by Harkavy in המליין ובתוכה מקוננות לבנותיהן נהי ואישה וספדות בלה"ק ובלישון פרס ובלישון ישמעאל ומילמרות לבנותיהן נהי ואישה הינה הינה

(אבלי ציין), as known from the writings of Sahl. b. Masliah and others. 144a Our author is very likely earlier than Sahl. But his identity is impossible to ascertain. It is to be hoped that further Genizah finds will supply the missing part of this instructive work.

В

(fol. 13, recto)

אלמים וערלים להתערב עם כל זב ומצרע וטמא מת ומעבודת ייי נפלו אל עבודת אויביהם ברעב ובצמא ובעירום ובחסר [כ]ל ל ייי עליהם ותפלתם לא נשמעת ואי זאת נקמה ושלום קשה מוֹאת על כן כת השליך מש אר תפ יש' ונ' ייי הלא זה שָׁלום קצה עוונות בעולם הזה כב ושלמתי על חֵקם ונ' ייי ושָׁלום תמים בעולם הבא וכל המכחש זה שָׁלום הוא פשוע וכחש בייי ייי וכל האמר יש שָׁלום על הרוח לבדה בלא גוף הוא הורו והוגו מלב דב שק: והלא נכת במקרא יחיו מֵתיך ונ: \*\* ונודע במראָה עינֵים ולא עדת יש יואמרו כן: ועתה שובו אל תורת ייי כי כל אלה דבריכם ייו שקר והם חילוף תורה: ואל תתעו בדברים החיצונים דברי בראני ייי שקר ותפלה תועבת ייי

1443 See now Mann, The Jews in Egypt and in Palestine under the Fāṭimid Caliphs, vol. I, p. 61.

144 b Cp. Deut. 28, 48.

145 Lam. 2. I.

146 Isa, 65, 6,

147 Isa. 59. 13.

148 Isa. 26. 19.

149 Read perhaps דבריהם.

בהבלי העולם ובספרים חצונים שהוא קוראם חכמת זרים ולפעמים כתב בהבלי העולם ובספרים חצונים שהוא קוראם חכמת זרים ולפעמים כתב בהבלי העולם ובספרים חצונים שהוא קוראם חכמת זרים ולפעמים כתב בהבלי העולם ובספרים חצונים שהוא קוראם חכמת זרים ולפעמים כתב Pinsker, ibid., 133-4, translates further a passage from Salman's Ps. commentary: אלבראני רציה התעסקות ישראל בידיעות זולת ידיעת המקרא כמו מן התטא ספרי החצונים (כתב אלבראניה) שמי שהונה בהם לא ימלט מן התטא וכו׳ ספרי החצונים (כתב אלבראניה) שמי שהונה בהם לא ימלט מן החטא וכו׳ אלעלום אלבראניה אמא (chetoric אלברליה וומא אלפלספיה וומא אלפלספיה מצורה אלבראניה as Bacher (JQR., VII, 709) suggests.

VOL. XII.

כי דברי בראני השחית לרבים עד היום הזה והוא נמשל כאשה זונה כי רבים חל וג 151 10 כל בֹ ל ישׁו ולא ישׁי וגֹ: עזבו מצות אנשים מלומדה אשר לא מן התורה ואל תקבלו דבר מאיש חוץ הכתוב בתורת יוֹי לבדו וראשית כל מצות יראת יוֹי וראשית יראת יוי לרחוק מן גאות ורום לבב ולעזוב כעם וקנאה וללבוש ענוה ולדעת ולהאמיו ביחוד יוֹי וראשית יחוד לדעת כי ברא יוֹי אלהים את עולמו לא מן דבר ככ בראשית ברא: 153 ומעני 154 בראשית כי הם ראשית לכל היצורים וכל דבר אשר לו גבול וקצה ויקריהו מקרה הו עד בנפשו ואות כי הוא עשוי ולא מוקדם הוא ויכלה וזה למדנו 15 מו הכת לכל תכלה רא ל וג' 155: קץ שם לח: 156 מענהו דע כי שמים וארץ ואור וחשך כי הנך רואה תכליתם הוא [חוקר] הוא מורה דליל בעצמו הבורא אחד לבדן ולא שני מחליפים ועל כן אמר הב לדור ודור אמונ: למשפטיר ע הי: מו שמירתם על משפטם על רסמהם 159 תמיד הוא מורה כי הם כעבדים המנהגים ולא הם 20 מנהיגים משהיה 160 הוא שיהיה כי אין לו שני שיחליף מעשיו ואדם ברא בצלם משונה מכל ברואים בדעת ומבחר לב ובדבור לשון להיות הוא מורה דליל לנפשו בי יש לו דורש ופוקד והוא ישפום בו ועל כן אמר הב היוסר גוים ה יו המ אד דעת: י בי דעת אדם מורה דליל שיש לו דורש ויוצר כב ומבשרי אח אלה: יונם שם בעולם הזה שלומים נגד מראה עינים כרעש הארץ ושחפת וקדחת ותחלואים 25 ומנפות משנות לדעת כי יש שלומים לכל המעשים ולא לכל דבר עושה שלום במהרה עאגל 163 הנה להיות מורה כי יש עולם אחר ושם שלום לכל המעשים ועל כל אמר שלמה בראותו מקום הצדק שמה הרשע 164 מענהו בראותו צדיק מכשיל ורשט מצליח ואמנם לא יעשוק אלהים ואת הצדיק ואת הרישע ישפום בואת ידעתי

<sup>152</sup> Prov. 2. 19. 153 Gen. 1. 1. 151 Prov. 7, 26. 154 'sense, meaning'. Hadassi also uses frequently the Arabic in the meaning of ענינו (cp. Bacher, JQR., VIII, 433, note 8).

<sup>185</sup> Ps. 119. 96.

<sup>· 156</sup> Job 28, 3,

<sup>157</sup> proof, indication'. 158 Ps. 119. 90, 91.

מה שהיה . מה

<sup>&#</sup>x27;design, plan'. 100 77 161 Ps. 94. 10. 102 Job 19. 26.

ענלא 'hastening'; ep. Aram. ענלא.

<sup>104</sup> Eccles. 3, 16, 17.

כי עת לכל חפין ועל כל המע שם: שם ביום פקודה ושמים ממעל הוא הכת וגבוהים גבהי שמים ממעל לאדם להיות מורה דליל כי גבוה יוי מעל כל גבוה 100 מ

## (fol. 13, verso)

הוא שומר את כל המעשים לדרוש ביום משפט יאיר יומם הוא מורה לאור זרוע נמול צדיקים וחושך לילה ואש יוקדת ונחשים וחיות רעות ברא בארץ להיות מורה דליל לשלום [:] קרן עור פני משה בעלות 166 אליה בסערה ולקיחת חגוך ונבואת הגביאים הוא מורה תגמול צדיקים אשר לא יכרת: ותורה שם ביש ויקרא שמה מורשה קהילת יעקב <sup>167</sup> לדעת כי כל העושה מצות אנשים חוץ מתורת ייי אינו מקהלת יעקב ואין לו חלק עם יש והבדילו יוי לרעה 118 ויכתוב בתורתו על משה ועל אהרן הצדיקים יען לא האמנתם בי "יט לדעת כי מורת רוחו ויטנעם מארץ יש לדעת כי לא ישא פנים והדבר הזה כתב בתורה לדעת כי לא ברצון משה נכתבה התורה כי אם ברצון אלהים כאשר ציוהו וכ כאשר ציוני ייי אלהי: מדי להיות הדבר הזה מורה 10 ליש פן ישמעו אל ראשיהם ומלמדיהם חוין מן הכתוב בתורת ייי וישרף באש לנדב ואביהוא בשניון דבר שעשו אש זרה אשר לא צוה ידו הוא מורה דליל ליש פן ילמדו חוץ אשר ציוה ייי ויכתוב בקרובי אַקדש ומעני אקרש אודיע קדושתי לעיני יש להודיעם בי לא נשאתי פנים לקרובי נדב ואביהוא ולא לכבוד משה ואהרן ומי ינצל ממשפטו כב ואין מידי מציל: 17 ועתה הוסרו אחינו בי עין לח ישרף ואיך ינצל קש יבש: והנה שם משפט עין תחת עין ונ' בי נין להורות כי ביום דין ישפוט רוח וגוף ואם כדבריהם הוא כי המשפט על הרוח לבדה בלא נוף הלא משפטי התורה על הגוף הוא עושק כדבריך ואם משפטי התורה אמת בגוף כן הוא משפט בעולם הבא בגוף ודעו כי שמים וארץ וכל פעשי העולם הוא עושה לבדו ככ לע גפ גד לבדו: 171 ואהרי 175 פתר כל

<sup>165</sup> Eccles. 5. 7. 166 Read אוללות 167 Deut. 33. 4. 163 Cp. Deut. 29. 20. 169 Num. 20. 12. 170 Deut. 4. 5.

<sup>171</sup> Lev. 10. 1, 3. 172 Deut. 32. 39.

<sup>178</sup> Exod. 21. 24 is taken in its literal meaning; likewise Ben Zuta in his polemics against Sa'adya, cp. Ibn Ezra a. l.

ואחרי בן Ps. 136. 4. 175 Read וואחרי בן 175 Read וואחרי בן

20 המעשים שמים וארץ וכל הנעשה בהם וכ' נוטה שמים לבדו: 176 ואין מלאך עושה מאומה: ואשר כת כי משחיתים אנחנו 177 וכל הדומים בהם הוא כאשר כת נקחה אלינו משלו את ארון ונ 178 והלא ארון מעצי שטים ומה יוכל להושיע ומשה איך בקע הים ואלישע איך החיה בן השונמית הלא כל אלה יוי לבדו עשה כן כל המעשים הוא עושה לבדו ומלאכים הם להיות מלראה ולא לעשות מאומה: ואל תשאלו דבר מן הוברי שמים החוזים נחש טוב ורע ואל תאמינו בכל לחש וקמיע ותעאויר 179 וכל כשפים ודומיהם ולא כל אשר יואמרו רבונין 180 שם טמא וטהור ואל תעשו כחקות הגוים ליולֶרת ולחולים ולשזיפת 1801 עין כי כל אלה תועבת יוי ואל תזכירו שם יוי באותיותיו חוץ ארני כי כל המדבר יוי באותיות לו משפט מות ככ ונוקב שם יוי ונ

## (fol. 14, recto)

בנקבו שם יומת: 181 ודעו כי פתרון ונוקב בלשון ישמעאלי ומשֶרח ומוביין יעני מן יפסר אסם אללה באלהנֵא 182 ובלשון פרסי ונוקב ופראיקון אן כיפירא קונד 183 ומעני הוא הזכרת שם בעליו כל אשר נקבו בשמות 184 ולא יוכל אחד מיש לפתור נקבו בשמות בלשון קללה וכן אשר פי ייי יקבנו: 185 נקובי ראשית הגו: 186 נקבה ש: 187 ביין כראך 188 אשרה פיראקון מוזדיתו 189 כן ננוקב שם הוא הזכרת השם וכן מה אקוב 180

176 Isa. 44. 24.

177 Gen. 19. 13.

178 I Sam. 4. 3.

أَتَعُوير 179 , ' delusion '.

180 רבונין for רבונים. so also in Pinsker, ל"ק, נספחים, 62-3; Hadassi, פסוקי צומות של ריבונין רועיך, פ. Alph. 246, אשכל הכפר

ולשריפת Cant. 1. 6; but read perhaps ששופתני השמש.

181 Lev. 24. 16.

من يفسر إسم ألله ; II 'to explain, expound' بان and likewise من يفسر إسم ألله ; he that reveals the name of God according to its spelling'.

'makes blasphemy'. For the explanation of the Persian words in this fragment, I am indebted to Mr. Edwards of the British Museum.

184 Num. 1. 17; 1 Chron. 12. 32, 16. 41; 2 Chron. 28. 15.

186 Isa. 62. 2. 186 Amos 6. r. 187 Gen. 30. 28.

'explain thy wages'.

יוודיתו Persian כוודיתו = Persian כוודיתו = Persian בי 'thy wages'. The preceding two words are not clear to me.

יקבוה עמים יכל אלה ודומיהם הם זכרון שם הדבר וכן ונוקב וזוכר השם ורבים ישנו בפתרון מה אקוב יקבוהו ובלבבם חשבו כי לשון 190 היא ולא כן הוא כי אם לשון ונוקב וכל הדומים בו הוא זכרון שם הדבר בביאור אם לתהלה אם לחרפה לתהלה כמו פי יי יקבנו לחרפה כמו יקבהו עמים יוכרו שמו לחרפה כן ויקוב 10 בן האשה 100 פתרון בלשון ישמעאלי ולקב 101 ובלשון הפרסי תאם גריפת 105 ויקוב ויזכור את שם ייי באותיותיו ובזאת תדע אמנם כי כן הלא כת ויקוב ואחרי כת ויקלל וכן כת ונוקב לבד כי יקלל לבד זה לא זה וכן הכת מה אקוב: יקבוהו ע: לולי פתר אחריהם ומה אזעום: יזעמוהו: לא נודע כי לחרפה זכר: ועתה דעו אחינו בי כל הזוכר שם ייי באותיותיו עליו משפט מות גם אם יוכר לתהלה ולא להרפה 15 כב ונוקב שם ייי: וכ בנקבו שם: וכן הוא במדת דעתי כי כאשר הכת והור הקרב יומת: 196 ונם בני לוי הקרבים לשורר ולשאת את ארון ייי ככ בהם ולא יגעו אל הקודש: דולא יבאו לראות: ינו מתו רבבות כי ראו בארון ייי: יוכל זה לשאת על נפשנו אימת ייי ופחדו על כן אמר ונקוב 200 שם יי מ יוֹ: למען פחדו ומוראו: ועתה הזהרו ואל תזכירו שם ייי חוין אדני באלף דלת אשר היתה דעתי על זכרון ייי כתבתי אליכם: ואתם 201 מקרו הדבר בהכמתכם בן תעשו בחכמתי להשען על דעתי כי כל הנשען בתקליר 201 על אחד ממלמדי גלות ולא יחקור היטב בחכמתו הוא כעובד עבבה גכריה: וכל העושה מצות אנשים מלומדה לא כתורת ייי הוא כעובד עבודה נכריה על כו מצות דבר בנערה על ידי יחזקאל לכל העושים חוץ מדבר יוֹי ככֹ איש גלוליו לכו עב: ייי בדבר הזה הודיענו כי כל העובד לייי חוץ מתורת ייי ממצות אנשים מלומדה או נותן קדשים וכל מתנות כהנים ולוים בגלות הוא כעובד גלולים ויחלל שם יוי: ומעני במתנותיכה אחר דבר שה ארצה כי לא ירצה במקום אחר דבר ושם אדרש כי לא ידרים היום הוה:

### (fol. 14, verso)

ואחריו כת' בריח ניחוח ארצה את[כם כי ל]א ירצה כל אלה עד יום אשר ישיב כהן וקרבן להר המזריה בירושלם בבנין [מ]קדשו: ואסור היום להקטיר קטורת ולערוך נירות לדבר

```
191 Prov. 24. 24.

192 Read ביי (The first state of the first state o
```

בי זה לייי כאשר יעשו רבנין והלא כת תעיבה היא לי: מוס לכם תיבה להניח בה כפר הניחו את התורה באחד מבתי כניסיות ואל תציבו לנגדכם להשתחוות נגדה כמנהג כ באשונים אשר עשו ארון ובו ספר תורה ויסכו עליו מסך כפורת 201 המסך על מנהג ארון 5 הברית ואתם אל תעשו כן כי הוא אסור ואתם תדעו כי לא היה ארון בכל ארץ יש לעבוד לפניו לייי כי אם ארון הברית אחד בכל [ארץ] יש: והיא בפנימה להיכל: ועתה אחינו יש שובו מדרככם ואל תעשו כן כי לא ירצה ייי מכם כן: ודעו כי כל מקום תקראוהו מקדש חוץ מאשר הקדישו ייי: הוא כעובד אלהים אחרים. למען כי הוא אמר את מקדשי תיראו: 205 10 על כן אסור ליראה כל מקום חוץ מקדש ייי: ואופן אחר כי אמר ייי הנני מחלל את

התוכלו לדבר כי הקדש מקדש בעולם אחרי אשר הַלל את מקדשו: ועוד תדעו כי תפילה לא כקרבן כי הקרבן לא ירצה כי אם במקום סגולה והוא במקדש ייי בבגדי סגולה 207 על יד איש משבט סגולה והוא במקרש ייי בבגרי הקודש על ידי סגנים מבני אהרן וה[ת]פילה לא כן כי התפילה כאשר יכשר לכל איש טהור ובכל בגד טהור ולא במקום קורש כן יכשר בכל מקום טהור וגם 20% לנו לדבר כי לא יכשר להתפלל כי אם במקום קורש 15 כי כל האמר ללא מצוה היא מצוה כאומר למצוה לא מצוה: והלא תדעו כי קרא ייי לכל ארצות הגוים אדמה טמאה למען טומאת גוים וגם ארץ יש קרא ארץ נדה בהיות נוים בה כב בנדת עמי הארצות: "מש ולא יכשר מקום קודש מן אדמה טמאה וכל האומר מצוה ללא מצוה [הוא] כעובד אלהים אחרים: ועל כן כת והפיץ ייי א בע: ועברתם 20 שם אלהי מֹ יֹא : יואנה הוא היום ביש עבורת עץ ואבן: דע כי כל מוערים וכל חקים ומשפטים אשר לא כצוי ייי: הם כעבודת אלהים אח: ועל כן אמר איש גלוליו לכו עבורו: ואחר אינכם שו אלי יובל מצות אנשים מלומדה היא כעבורת עין ואבן: והם חוקים לא טובים ומיש לא יח בה: בים ועתה חשבו אחינו יש בלבככם למה ארכה גלותנו למאד כי נלות אבותינו היתה נלות בכל שבעים שנה: וגלותינו ארוכה היא למאד: ואמנם לא 25 יעשוק ייי ולא קצרה גבורתו מהושיע כל הן לא קצ יד ייי ונ" יי ולמה לא יושיענו וכולנו

<sup>.</sup>ns Isa. 1. 13.

<sup>104</sup> Read DOITED.

<sup>205</sup> Lev. 10, 30, 20, 2.

<sup>206</sup> Ezek 24, 21.

<sup>20°</sup> The dots denote that these words should be deleted.

<sup>2 .</sup> Read 821.

<sup>20</sup> Ezra 9, 11. 210 Deut. 4, 27, 28,

<sup>211</sup> Ezek. 20. 39.

<sup>212</sup> Ezck, 20, 25. 213 Isa. 59. I.

בייי ובתורתו: דעו כי הם ידעו דרך המצות בתורת ייי על כן ידעו לשוב אל ייי ועל כן בשובם אל ייי ויצעקו אל ייי ויושעם: והיום בגלותנו עבדים לייי כמצות אנשים מלומדה ולא כתורת יוי כב וימים רבים ליש ל אל א וג 214 מעני ללא אלהי אמת כי כל עבודה זרה אשר לא

כתורת ייי לא לייי היא ועל כן כת אחריו וללא תורה על כן לא יעננו ייי ולא יושישנו

## fol. 15, recto

כי מעשינו מצות אנשים מלומדה כל ותהי יראתם א מצ א מל: בי אפסו הנביאים מיש ועל כן היו יש כעורים כל ויעצם את עיניכם א הל וא רא הח כסה: ב ועל כן אבדה דעת מיש כאשר דבר אחר דוב הפסוק ואברה חב חב: וב נדמו עמי מבלי הד: יוב ועל כן לא היתה דעת לחכמים אשר אחרי הנביאים והם רבנין אשר בבית השני אחרי הנביאים 5 ועליהם כתוב ואבר חב: וגם עליהם כת מלכה ושרה בג: מוב והלא בגוים מלכי יש ראשי גלות ושריהם ראשי ישיבות וכל פקידיהם ודיניהם ולא מן תורה למדו ליש כי בדו מלבבם מצות כל מצות א מל: וקלקלו שבת ויהפכו מועדים ועל כן כת שכה ייי בציון מ' ושבת: ייבי וב' וחשבתי כל מ' ה' ש: דע כי שמירת שבת ציוו לא כתורת ייי ומועדים לא בזמנם והם אמרו על המועדים בין בזמנם בין שלא בז אין לי מו אל אלו: 22 ומענא 200 10 אלו אשר הם יקראו כחפצם ומעני שכח ייי בציון מ ה וש: ומעני והשבתי כל מ חנה: הוא כמענה למה תתענו יוי בי ולא נאמר כי יוי התענו ולא שכח ולא חשבית שבת ומועדים: ואולם בהשליכו את יש אל ארין גלות וימנע להם נביאים על כן הם תעו כצאן במדבר בלא רעה וישכחו שמירת שבתות וזמן המועדים ועל כן כת תעיתי כשה אוֹ: מאן אוב : מוֹ ובואת תדע כי דבר הדב לפי הזה על רועי גלות כב הוי רער

ו ישׁ אשר וג' את החלב תא וא הצ תל ה ת הצ ל תר: מש ואהריו כת ודרשתי את צאני מידם והש מה צאן: פפ הלא ודרשתי את צאני על רועי גלות כי גם

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Isa. 29. 13. 216 Isa. 29. 10. 214 2 Chron. 15. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Read אחרין, Isa. 29. 14. <sup>218</sup> Hos. 4. 6. 219 Lam 2. 9.

<sup>221</sup> Hos. 2. 13. 222 R. Hashana, 2. 11. 229 Lam. 2. 6.

<sup>221</sup> I-a 63. 17. 223 Read '1771. 225 Ps. 110. 176.

<sup>22</sup> Read הדבר. 226 Jer. 50. 6.

<sup>229</sup> Ezek. 34 10 בצי Ezek. 34. 2 3; for העה read יעה.

התירו על יש טומאת מת ומצלע ורחיצת טומאת יום בבקר וגם אחריהם עמדו הקוראים לגפשם בעלי מקרא ויאמרו לא בשבת חג המצות וסכות ולא עלינו טומאת מת ומצלע וטומאת גוי מן התורה אמרו ועל כן כת ונהי כט כו וכ עד כ: "כי ששר נחשוב כי הוא דרך צדק הוא כבגד עדים: על כן כת נגששה כעורים קיר: וכ נקוה למשפט ואין: לי רק ממ: "כי למען כי לא גדע דרך אמת ככ' דרך שלום לא יד: וכ' ותהי הא נע: וכ הורו וה גו מ ד ש: "כי יש גם בבעלי מקרא אומרים משפט ייי על הרוח לבדה ולא הנוף וגם נוציא מלבבנו פתרון המקרא הרבה כי לא פתרון הוא על הורו והוגו מ: וגם כחש בתחיית המתים: על כן כת פשוע לאכול בשר בקר וצאן היום הזה ואמדים עליו תאויל "בי והוא פתרון שקר: וגם שולחים משאות ואגרות בשבת וכאלה הרבה וקשה למאד בעיני ייי כי הם הומים בסחורות כמנהג הנוים עשיר ורש:

## (fol. 15, verso)

כל ישראל אחרי בצעו וסחורותיו תמיד לא ימוש[ו ממנו ולא שבעה] נפ[שו] לרוץ אחרי כל ישראל אחרי בצעו וסחורותיו

כמדת מהיתו וגם לא עד כמה וכמה אלפים: על כן אינם פונים לחקור בתורה: האיזה דרד אמת

אמת מרוב רהבים עמל ואון בעולם הזה ובפנותם רגע מן סחורות[י]הם שונים ביין ובשכר בבתי

משתה ועל כן כתוב כולם לדרכם פנו אֹ לֹ: \*\*\* כולנו 205 כֹבֹת וגם אלה ביין ישׁ 205 ועל כן שכחו את ירושלם

<sup>202</sup> Isa. 59. 8, 15, 13.

יב explanation, interpretation. This was one of the hermeneutic principles of Anan that, when necessary, the Biblical verses might be explained differently from their literal meaning. The Arabs called this method אחר. Anan followed here, as in some other instances, the famous Abu-Hanifa ep. Harkavy, Studien u. Mitteilungen, VIII, Introd. xii, no. מוֹיי.

<sup>233</sup>a Repeated in the MS.

<sup>284</sup> Isa. 56. 11.

<sup>208</sup> Read perhaps DJD.

<sup>· 236</sup> Isa. 28. 7.

ב ואינם עצובי לב בעבורה ולא מתאבלים על אישר שבתה הנבואה וקרבנות ייי ובהנים ולוים ומקדש יי מחולל ויי מתקוטט בנו והסתיר פניו ממנו והקשינו את ערפינו והעזנו את פנינו ולא שבנו לדבר לדרוש בתורת יי כב' נחפסה דרכינו ונח דים לדעת ולהשכיל איזה דרך אמת על כן כתוב עלינו ולא חלינו את פני יי אל לש מע ו ב: מו אחד ממנו אשר

לבו להתעצב בדבר הזה ולעמוד ליי כל אין קורא בשמך מתעורר ל בֹ [:] 200 ועל כן דבר יו טל ידי

10 הושע על סוחרי גלות ואתה באלחיך תשוב הו שׁ וֹ אל אל יֹ הֹ: מענה אל אלהיך תמיד תמיד אל תבטח

בסחורותיך פן תהיה נעלם מעבודת יי וקוה אל אלהיך כי הוא יכלכלך ועל כן כת אחריו כנען בידו מֹ מֹ לֹ אֹ נִיּי והיום הם הומים ואצים להעשיר ויסמחו בבצעם ויתרון כספם וזהבם

הקין בעת צרה תבוא עליהם צרה שלא יוכלו להציל נפיטם בכל נכסיהם כל גם כספם גם זהבם לי לב עייו ל תב הב ל ב אך נבהלה פני אז יבהלו כל עשירי יש וסוחריהם ויתודו 15 ויאמרו אוי נא לנו מה עיטינו בנפיטנו כי כל יגיענו בסחורותינו לא יועילונו מדת

ה[צלת] נפשנו מן עון אחד כב' ויאמר אפרים אֹ עֹ מֹ אֹ לֹ כֹ יֹ לֹ יֹ עַ אשר חטא 243 וגם יפתרו רבים אך עשרתי יומרו 240% בעת סחורותם כי עשרתי ולי סח[ורות] וכבוד מן העושר ולא ימצא לי עון ולא כן כי כת יניעי לא ימ לי ו[הצלת] עונותי לא ימצאו לי וראה מה כת אחריו אנכי יי אל מ מ ע א ב כ מ ב מענהו דעו כןי בהו ציאי אתכם מארץ גלותכם

20 העטים לשפוט בכם הלא תעובו בתיכם ונכסיכם וכל אשר ל[כם] כי לא יועילו אתכם ככ' גם כספם גם זהבם לא יוכל להצ וכן דיבר על עורכי שולחן בשר בקר וצאן ובתי משתה ואתם עווֹבי יוֹ הֹ אֹ הֹ לְ הֹ ל שלחן 310 הוא גדוד אנשים הקרואים לבתי משתה ומענה שולחן הם זבחי בקר וצאן ואחרי הפסוק ביאר הדבר והממלאים הם המרבים למני מספר ממכך מן מני ומניתי אתכם לחרב תחת למני הוא מספר כוסות יין אמנה

<sup>237</sup> Lam. 3. 11.

<sup>238</sup> Dan. 9. 13.

<sup>239</sup> Isa. 64. 6.

<sup>240</sup> Hos. 12. 7.

<sup>241</sup> Hos. 12. 8.

<sup>242</sup> Zeph. 1. 18,

<sup>143</sup> Hos 12. 9.

ara Read Inch'

<sup>-11</sup> Hos. 12. 10.

<sup>245</sup> Isa. 65. 11, 12.

<sup>246</sup> is here superfluous.

25 אתכם לחרב ותחת לגד שלחן הם זבחי טבחים בשר וצאן וכלכם לטבח תכרעו וכל זאת למען כי מקדש יי שומם ויי קצף על עמו וישליכם מפניו ויעש את העולם כנעזב בלא שופט ובלא אורים ולא מבקש כדגי הים אשר לא מושל עליהם לדרוש את הגבלע מן הבולע כי אין [אד]ם בארץ לדרוש

## (fol. 16, recto)

את הנחמם מן החומם ונלכדו צדיקים ביד רשעים ואין מציל ועל כן אמר כי לא אחמול עוד על יש ה וֹ אֹ מֹ אֹ הֹ יצים ועל כן צעקים לפני יי כי ראו את גלותינו ועל כן צעק הבקוק הנביא בתפלתו עד אנה יי שׁ וֹג למה תראני אֹ וֹגו על כן תֹ תֹ ונוֹ יצים למען כי כרת יי ברית אתכם בסיני אם בחקותי תֹי ואם לא תשמעו לי: "בי להודיע העולם הזה נגד עינים קצה הנמול ושילום להודיע הם בחקותי תֹי ואם לא תשמעו לי: "בי להודיע העולם הוע לשילום העונות כאדם וחזה ונחש ומבול וסדום ומצרים וקרח ועדתו ומרגלים וכל אנשי המלחמה ואת שילום צדיק חנוך ונח ואברהם ויצהק ויעקב וזולתם ובצאתם ממצרים שם לו חוק ומשפט ושם נסהו: "בי בט לשילום אם שמוע תשמע לקול יי אל וגו' והיה עקב תשמעון וגו'וני וכל ימי המקדש היתה הברית הזאת שמרת ומעת שגלו מארצם קצף יי ויעזב את מקדשו ויעש את עולמו כנעוב בעון ישׄ שמרת ומעת שגלו מארצם קצף יי ויעזב את מקדשו ויעש את עולמו כנעוב בעון ישׄ אומרים כל [עשה] רע טוב בעיני יי וֹ הֹ חֹ אֹ אֹ אֹ [ל] המשפט: בי מין היום שופט בשערים כי מור היה שופט ומשלם [כל אלהים] שופט צד ואל ז ב י: בי והיום מנע משפטו עד יום פ' בי מור בל תפוג תורה ב[עינ]י כסילים כי עזב בני אדם כדני הים בלא שופט כב' פקודה על כן תפוג תורה ב[עינ]י כסילים כי עזב בני אדם כדני הים בלא שופט כב'

בתרות על בן יובוג יוווירו ב[על] בסקם ב עום בני האם פול יו ייים האם מנהג כל יותעשה אדם כד הים כ[ר]: \*\*\* שמע[ו חכמים] מלי וידעים האז' לי: \*\*\* הלא זה מנהג כל העולם

15 אם יקצוף אדם על אדם הלא יבוא הנקצף [אל] הקוצף להתחנן לו והבן הנקצף יבוא אל שער אביו והע[בד] אל שער אדניו [ואם יק]צוף המלך על אחד משריו ויאסרהו הלא עליו לחיות באָבַל ולשנות את בג[דיו] ולהמנע מן תענוני השרים עד שישמע המלך

<sup>.47</sup> Zech, 11, 6. 248 Hab. 1, 2, 4. 249 Lev. 26, 3, 14.

Exod. 15. 25; 1700 is explained as Do 'a sign'.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Exod. 15. 26; Deut. 7. 12. <sup>252</sup> Mal. 3. 14, 2. 17.

<sup>283</sup> Ps. 7. 12. 281 'D is the first letter of next line.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Hab. 1. 14. <sup>256</sup> Job 34. 2.

וירצה בו וישיבהו אל כבודו והלא כ[ת] ואביה ירק ירק בפ זכני והלא עליו לשבת כאבלים משתומם שבעת ימים ואף כי [י]ק[צו]ף ה[יו]צר אלהי עולם על היצור היפשר לו 20 שיאכל ושתה עד שישוב אליו ..... ף כי אוי ואבוי לנו כי קצף יי עלינו וישליכנו מפניו אל אר[ין אחר כיו] הזה יכי רק .... ממנו ויעזבנו כ צאן עלינו וישליכנו מפניו אל אר[ין אחר כיו] הזה יכי רק .... ממנו ויעזבנו כ צאן בלא רועה השליך משמים א ת [ישֹן ביב .... [ישרף מ]קדשו עזב מ[קומו] וחיכלו בית קודש הקדשים למרמס תחת רג[לי הטמאים] הערילים זבים וזבו[ת] נדה ומצורע והשבית כהנים וקרב[נות ולוים] המשוררים על קרבנות בנבלים

(fol. 16, verso)

וֹעַרְבָּה שמשינו | ביום] כלילות וצהרים כחשך כל והיה ביום הה נא יי וה חשׁ בצׁ וה ל בֹּ והפנתי [חני]כם לאב: 201 על זאת אם: 202 דרכי ציון אֹ: על אלה אני: 200 הקיצו שׁכַּרים: 201 אחינו ישׁ

הנעלפים הישנים והעצלים הקיצו ובכן על בית ייי עה רת עת ב ש: "כ" הגרו וספדו חב הלילו משׁ[ה] מֹ ב לי בשׁ משׁרתי: "כ" ועתה אחינו יישׁ בכל עריכם על זאת הגרו שקים 5 ספדו והלילו כי לא שב אף יי מֹ: "כ" ודע כי הנבלים אשר ביישׁ [מדברים זה לזה אין עלינו לבוא לירושלם עד שיקבצנו כאשר השליכנו וזה דבר המכעיסים ואֹ[וי]ל י]ם כי לולי גזר ייי עלינו מצוה לבוא אל ירושלם כון המדינות במספד ותמרורים הלא בתבונתנו נדע כי לא "ש על כל הנקצפים לבוא אל שער הקוצף להתחנן לו כאשר בתבתי למעלה ואף כי ציוה ייי לאנשי גלות לבוא אל ירושלם ולעמוד [בתוכ]ה תמיד לפניו [באב]ל [ו]בצום ציוה ייי לאנשי גלות לבוא אל ירושלם ולעמוד [בתוכ]ה תמיד לפניו [באב]ל [תונו דמי אליור" וכן כה בירמיה כ" שמוע שמעתי אפרים מעני אפרים הוא ישׁ מתנודד נע ונד בגלות צועק וביכה ואו לפני הלא אתה אלהי יסרתני ותשליכנ[י לג]לות ואני בגלות בלא מלמדי צדק נמשלתי כעגל לא למד לשאת עול על כן "" לא למדוני רועי בגלותי בלא מלמדי צדק נמשלתי כעגל לא למד לשאת עול על כן "" לא למדוני רועי

```
<sup>257</sup> Num. 12. 14.
<sup>-59</sup> Lam. 2. 1.
```

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Amos 8. 9, 10. <sup>264</sup> Joel 1. 5.

Joel 1. 5.

sa. 62. 6, 7.

<sup>258</sup> Cp. Deut. 29. 27.

<sup>·&</sup>quot; Job 30. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Mic. 1. 8. <sup>263</sup> Lam. 1. 4, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> These abbreviations are not clear to me.

Jer. 4. 8. 267 85 should be deleted.

נלות לשאת עול במצות כתורת משה כי התעוני במצות אנשים מלומדה השיבני 15 אליך ואשובה כי אתה ייי [אלהי]: וייי השיב ליש את דבריהם וירבר אליהם עמי אם [תחפ]וין כי אשיבך הציבי ציונים מענהו . . . . . . . בדרך ירושלם ללכת אל בית ייי שימי לך תמרורים לבכות ול[קונן שי]תי לבך למסלה דרך הלכת ש ב יש ש א ע אלה: טרם קבוץ גלות בואי לירושלם ועמדי לפני ייי במשמרות! יומם ולילה עד מתי תת הב הש: אלא מתא . . ינאפין יא בנת אלמורתדה ביי עד מ 20 תֹת: ותאמרי לא אלך אל ירושלם אל ישיב[ת] ייי כי תאמרי השיבני ואשובה ולא אשיבך עד שתשובי את אל ירו[שלם] כי ברא ייי חדשה בארץ: ומה [זא]ת חרשה היא אשר תשוב אשה אל [בעלה] ...... לרצות לב אישה מבלי ישלח אישה אליה שליח להשיבה א[ליו ככ נקבה תוסובב גבר: [דבר] בין ייי ובין יש כאשה ואיטה כב אכן בגדה אשה מרעה כ ב בי בית יש נ יוי: 272 על כן אמר יוי: 25 אלך ואשובה אל מקומי [עֹ אֹ יאֹ ו]בֹ כֹּ בֹ לֹ [י]שה: בי על כן עליכם אתם יראי ייי לבוא אל ירושלם ולשכון בה להיות שומרים משמרות עד יום בנין ירושלם ככ ואל תת דמי לו: 274 ועוד כ אשרי אד לו בד ומס בלי 275 אשרי הגבר אשר יבטח ויעון בעון ייי: ולא יאמר איך אלך אל ירושלם מפחד שודדים וגנבים ומאין לי מחיה בירוש: מסלות בלבבם: היא אשר דבר שתי לבך למס דרך: מסלות בלב עוברי 200 בעמק הבכה ירוש מעין ישיתוה כי מעין לימוד בירוש: כב כל מעיני בך: 300

# (fol. 17, recto)

בעשותם כן לבוא אל ירוש גם ברכות יעטה מורה ילכו מחיל אל חיל מעיר אל עיר עד שיניעו אל ירוש: כב יראה אל אלהים בציון וגם אמר ציון בימים ההמה ובעת הֹ נֹי יב בני יש המ וב יהו יה הל וב ילכו וא ייי אלהיה יבקשו: דרי הלוך ובכו טרם קבוץ נלות ומעני ובכו הוא הכתוב שימי לך תֹ: "על דרישת ציון: ועל כן כת אח ציון ישאלו דרך 5 הנה פניהם: כי ישימו פניהם לבוא אל ציון בואו ונלוו אל ייי ב ע ל ת:...... טרם הימים האלה היו אבותיהם על דין האדב אחר ללא אלהי אמת וללא ת: "ביבי טרם הימים האלה היו אבותיהם על דין

ا مُتَّى .... دَا بَدْت الْمُوَدَّدُ الْمُودَّدُ الْمُودِّدُ الْمُودِّدُ الْمُودِّدُ الْمُودِّدُ الْمُودِّدُ بَا اللهِ بَاللهِ بَاللهُ بَاللهِ بَالللهِ بَاللهِ بَاللهُ بَاللهُ بَاللهِ بَاللّهِ بَاللهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَالللهِ بَاللّهِ بَاللّهُ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَالل

<sup>274</sup> Isa. 62. 7.

<sup>217</sup> Jer. 50. 4. 5. 178 h 2 Chron. 15. 3. .7- Jer. 31, 20.

ועלינו לברך איתם:

ומצות אנשים ולא טומאה ולא טהרה: ועתה ישובו טרם קבוץ גלות .... [לעבור] את ייי ולשמור את חדש אביב בעתו ולשמור מצותיו ועל כן כתוב ב[או ונלוו] אל ייי: על כן עליכם אחינו יש לצאת מכל המדינות אתם יראי ייי טרם היות ה[ רעה ומה]ומת צרה 10 בכל הארצות כב: כי מהומות רֹעֹב יוֹ האֹ: 270 עתה עליכם כל דורשי ייי ל[לכת] לפני רבים כעתודים לפני צאן: כל נודו מתוך ב ומ כשׁ צֹ וֹ כעׁ לֹ צֹ: כי הנה אנכי מעיר ומעלה על בבל קהל גוים מארץ צפון: 280 וחלא כ בדניאל ויסתער עליו מלך הצ 281 ועל כן אמר נוסו מתוך בבל ומלמו איש את נפשו: 252 ובבית שני לא בקשו... כי כרש שלחם ברצון נפשו בקול גדול: וגם בעת קבוץ גליות לא יבקשו ל... בז לא תלכו: להודיע כי בטרם קבוץ גלות יצוה לנום ולבוא אל ירוש: והלא עמים [חוץ] כל מיש באים מארבע קצוות אל ירוש כל חודש ושנה ליראת אלהים: ומה לכם אחינו יש כי אינכם עושים גם כדת עמי הארצות לבוא ולא גם להתפלל כב ובמשפטי הג אשׁ סבֹ לא עשׁי: במשׁ הגֹ אֹ סׁ עשׁיתם וחקות רעות עשיתם ככ כמשׁ הגֹ אֹ סֹ עשׁ ומה יהיה קשה מזה כי קרא יוי את יש רעים מן השומרונים: את יוי היו יראים ואת אלהי 20 היו עוברים: ועל יש אמר עד היום הזה הם עושים כמשפטים הראשונים אינם יראים את ייי ואינם עושים בחקותם וכמשפטם וכתורה וכמצוה אשר צווה יוי את בני יעקב: שלא מועדי יוי שומרים יש ולא מצותיו ומשפטיו חוץ תקליד מצות אנשים מלומדה: ועל הגוים כת ויהיו הגוים האלה יראים את יוי: 281 ואתם אחינו יש אל תעשו כן שמעו אל ייי קומו ובואו אל ירוש ונשובה אל ייי: ואם לא תבואו כי אתם הומים ואצים אחר סחורותיכם בג שלחו מכל עיר חמשה אנשים ומחייתם עמם למען נהיה לאגודה אחת להתחנן אל אלהינו תמיד על הרי ירוש כאשר כת למעלה על חומתיך ירוש: 285 ואין לכם פתחון פה לפני ייי אם לא תשובו היום אל תורת ייי ואל מצותיו כב בתורתו למען כי מתחלת גלות היו רבנין שרים ושופטים בימי מלכות יון ובמלכי יון ובמלכות רומים ומנוסים פרסיים ולא יכלו דורשי תורה לפתוח פיהם במצות יוי מפחד רבנין כי היו ..... 30 עד בוא מלכות ישמעאל כי הם עוזרים תמיד לקראין לשמור כתורת משה

<sup>279 2</sup> Chron. 15. 5. 280 Jer. 50. 8, 9. 281 Dan. 11. 40. 282 Jer. 51. 6. 283 Ezek. 5. 7. 281 2 Kings 17. 33-34. 41.

<sup>285</sup> Isa. 62, 6.

(fol. 17, verso)

עתה אתם בתוך מלכות ישמעאל והם אוהבים לשומרי חודש ביריח ולמה תיראו מן רבנין ואלהים יעזרכם קומו וחזקו בתורת ייי וחזקו ידים רפות כל חזקו יד רֹ: \*\* והשכילו ללמד לכל יש

מצות יוֹי והוכיחו אותם בדברי שלום ולא בריב ומצה כל ומשכילי עם יבינו לרבים:

יל ונלוו עליהם רבים: 78 והדבר הוֹ כתׁ במלכות ישמעאל כי במלכות ישמעאל שבר יוֹי
מטה רבנין מכם קומו ועשו ויהי עם הטוב: 88 ודעו כי בימי אבותינו צוה יוֹי לישׁ לדרֹש
מון הכהנים ללמדם מצות יוֹי כתורת משה והיו נשענים על דברי כהן גדול
ושופטיו כל כי יפלא מֹ דֹ: וקמתה ועליתה אל המקום: 89 והיום אין המקום אשר
יבחר בידינו ואם תאמר או אל השופט דעו כי לא צונו להשען בשופטי גלות
כי אם בפקידי כהן גדול כל והאיש אישׁ יעׁ בֹוֹ לֹ שׁ אל הֹל הֹ לשׁ ישׁ אֹ יוֹ אלה או

סו אל השפט: הוא פקיד כהן גדול המשרת 99 ועל כן כתֹ ומת האיש ההוא כי המלכות
היתה בידם והיום הזה לא צוה להשען תקליד על דברי איש כי אם לדרשׁ מן
תורת יוֹי כל 99 והיה כי יבואו עֹל: מענהו חקור בלבכך היטב מן התורה כאשר 99 אחריו כי תשמע בקול יוֹי אלה: וכתׁ ושב יוֹי: וכתֹ באין חזון יפֹּ עֹ ושׁ תֹ אשרהו: 99 וציוה] עלינו לחקור בתורת יוֹי ולשמור כל המצות כל בתורת משה כל את כל
מאבותינו 90 חוץ ... המצוה ההיא אשר כתוב בה פוֹ תעשה כי אם

מאבותינו 2005 חוץ . . . המצוה ההיא אשר כתוב בה פן תעשה כי אם במקום אשר יבחר כל התלויות במקום ובכהן כפסח אשר כת בו לא תוכל לו את הפ: כי אם במקום: 200 ובכל הקרבנות ומי נדה וכל קדשים כחלה

<sup>286</sup> Isa. 35. 3. 287 Dan. 11. 33, 34. 287 Supply ייין, cp. 2 Chron. 19. 11. 38 Deut. 17. 8. 12.

משאת בנימן) Thisis against Benjamin al-Nahawendi's view, who writes מחייבים להעמיד ישופטים בכל עיר ואף בגלות בכל ערים :(bottom): ישראל בם ... וצריך הישופט לעלות ללשכת הגזית ללמוד הבצורות ישיהיו יישראל בם ... וצריך הישופט לעלות ללשכת הגזית הכיכו ריבות ולישוב לעירו ולעישות בה כיה ישלפיד: אם בגלות ילך אצל חכם כיכונו ... ישנ' וקטת ועלית אל המרום וגו': על פי התורה אשר יורוך וגו'.

יי Deut. go. 1. 10. g. יי Supply אפרן אפרן אפרן.

<sup>203</sup> Prov. 2). 18. 204 Num. 15. 23. 205 Deut. 29. 28.

באבותינו Read באבותינו Deut. 16. 5, 6.

וכל תרומות ומעשר ופדיון הבן וכסף כפורים וכל מתנות כהנים ולוים 20 שאין עלינו היום הזה למען כי אין מקום ועל כן כת שפה תביאו את כל אשר אנכי מצוה את: \*\*\* וכאשר עולותיכם היום הזה לא יכשר כן מעשר ובל תרומה לא יכשר: כי אם ד כל אלה בעולות כב עולותיכם וזב מע ות יד: עד יום בנין בית יי ככ 200 כי בהר קדשי בהר מ יש נא ייי אלה ש יש כל ב יש כ באר: שם אר ושם אדר א תרו: ואחריו כת בריח ניחח ארצה אתכם: בי היום הזה לא ירצה אחת מאלה עד היות עולות וריח ניחוח כאיטר דבר מיטח עולותיכם וזבחיכם: ואחריו מעשרותיכם ותרו ידכם: על כן עלינו היום לעשות את כל מצות יי חוץ הקרבנות וכל קדשים כל אשר הם תלויות במקום: ומי נדה וקרבן זב וזבה ונדה ויולדת ומצרע כולם תלויים במקום ובכהגים על כן עלינו לשמור כל טומאה כי זב וזבה ויולדת ומצרע ומת

### (fol. 18, recto)

נמצאים עמנו על כן טומאתם עלינו וקרבנותם ומי נדה וקרבן זב וובה ויולדת ומצרע כילם תלויים במקום ובכהנים: "30 ועל כן עלינו טומאתם וקרבנות ומי נדה אין עלינו כי המקום אין בידינו ואם יבשר לנו לדבר כי מצוה אחת שבתה ממנו הלא כדבריך יכשר לזולתינו לדבר שבתה תורת משה ובאה תורה אחרת ואיה דבר ייי

<sup>...</sup> Deut. 12, 11,

בי אם ד כל אלה בעולות Ezek. 20. 40. 41; the sentence בי אם ד כל אלה and is probably corrupt; the meaning is that the verses refer not only to עולות, but to תרומה and מעשר as well.

<sup>300</sup> Benjamin al-Nahawendi (cited by Harkavy, Stud. u. Mitteil., VIII. no. מו also uses the same argument: לפיכך טמאה וטהרה שנאמרו במי גדה על אותו זמן נאמרו שיהיה מי גדה ויכשר לעשות מי גדה כמו יולדת שתעלה טהרתה בקרבן . . . ומצינו במקום שלא היה קרבן עלתה טהרתה בלא קרבן... לפיכך אין לנו מי נדה והרבן בנלות ' אבל יש לנו רחיצה וכבום במים ' ואין לנו עולת שבת ולא עולת המועדים ופסח [אבל יש לנו] שמירת שבת ומועדים וחג מצות שבעת ימים . . . ללמדך שבבל מצוות שיש בהן רשינת יד ויכולה להעשות חייבים לעשותן וכל שאין בהן יכולת ... אישכל הכפר Cp. also אישכל. Alph. 288.

5 לנו ולבננו עד עולם ל אֹ כֹ דֹ הֹ: ואיה הכת לא תוסף ולא תגרוע יים ודע כי ברית קרבנות וקדשים לא כברית יתר המצות כי יתר כל המצות מימי משה על כל יש ועל כל הנלוים כעם ככהן: כגר כאזרח: כארץ יש ככל הארצות תמיד כאחד רק ברית קדשים וכל הקרבנות ביד הכהגים סגולה ולא ביד כל יש ובארץ יש סגולה מכל הארצות ובירוש סגולה ובהר המוריה הסנולה מירוש: על כן ברית וס קרשים וקרבן עת להיות ועת להשבית ועת להוסיף בדבר ייי בבנין בית המק: כאשר כת על ידי יחזקאל וביום השבת ששה כבשים 302 דין יתר המצות שבת ומועדים וכל מצות טומאה וטהרה טומאת מת ומצרע וכל טומאת בני אדם כנוי וביש עלינו לשמור כב או כי יגע בטמאת אדם לכל מ: 303 וכל אשר לא ישמור היום טומאת מת ומצרע וכל הטומאות הוא טמא ולא תרצה תפילתו והאל בו הקדוש אשר צוה ליש אל [תנשו]אל אשה 304 טרם שלשת ימים בנשתם מחוץ לנבול סיני הישוב מדברו להחליף דברו ולדבר כי טמא מת יגשו לי להתפלל ואשר אסר ואמר לא יבוא טמא לכל דבר טמא יום לא יבוא אל חצר בית ייי: איך יתיר לבוא טמא מת להודות [בבק]ר ובערב לייי חלילה לאל לשוב מתורתו לתורה אחרת כי לא אדם הוא להנחם: ומי נדה לחטא בו בהיות מקדש כקרבן 20 היולדת זב וזבה בהיות מקדש וכהן וכל המצות אשר צוה עם הקרבן כשבת ומועדים וכפורים המצווים עם קרבנותיהם הלא קרבנותיהם שבתו ונשארה בידינו שבת ומועדים לשמור כן שבת מי נדה כי אין כהן העושה מי נדה נכחו ולא מקדש אשר נעשה מי נדה רק נשארה טומאת מת ומצרע כי המת והמצרע עמנו כל ירא אלהים רב לו הדבר הזה: והלא כל העושה מצות 25 לא תעשה בהיות מקדש לא נסלח גם בתשובה על שנגה או הודע חוץ בהביאו קרבן וכפר הכהן ונסלח לו 3018 בתשובה בלא קרבן ויולדת וזכ וזבה יטהרו במים בלא קרבן וכן טמא מת יטהר במים ואשר לא ישמור טומאת מת היום הזה שבעת ימים אם בנגיעה בחוץ ואם בביאה בכל הספונים למעלה הוא נחישב כזב ונדה אשר לא שמרו טומאתם: ורבור אֹהל מונה כי אם מן יריעות 30 כי כל המכוסים למעלה ביריעות או בעשבים או ספונים למעלה בק רקע או באבנים בלשון קרש נקרא אהל כי כסוי ה..... אהל ולא בנין

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Deut. 13. 1; read ערוד. <sup>302</sup> Ezek. 46. 4. <sup>303</sup> Lev. 5. 3.

<sup>201</sup> Exod. 19. 15.

אסיים, i.e. now, since there are no sacrifices, repentance suffices.

(fol. 18, verso)

הלא כת את המשכן תעשה 500 והם קרשים סביבות ולמטהו למעלה כת יריעות עזים לאהל על המשכן: 700 וכן ויפרש את האהל צ מל: 500 אם חצר המשכן קלעים סביבות לכל פנים ולא נקרא אהל כי לא ספון למעלה ובצורת הבית ביחזקאל כת ההיכל עשרים והאלים הם קנשרה 500 למעלה נקרא אהל כל ויבאני אל ההיכל וימד את האלים שש אמות מפו זושש אמות מ לחב האהל: 500 והם מן האבנים והלא כת וישכן באהליהם שב שילו: 100 ויאלו לאהליהם ש: 100 ראשית א באהלי חם: 100 הלא כל אלה בתים בנוים נקראים אהל ועל כן צוה לכהן גדול ולנזיר ועל כל נפשות מת ל יב: 100 כיריעות וכאבנים כל הספונים הם אהל: 100 ועתה יראו את ייי ואל תרפו מצות הטומאה בעלילות דברים שמרו טומאת מת בבית ובאהל ובכל הספונים ושמרו טומאת צרעת כי ביד את כל הה: 700 יורו משפטיך ליעקב: 100 כי ועל פיהם יה כ ה' כל כל כל מצות ולא צרעת לבדה כל ועל פיהם יה כל ול כל כל יורו את בני יש את כל הה: 700 יורו משפטיך ליעקב: 100 הגדו 500 ליש זה טמא וזה טהור כאשר כת והדיקו את הצ וה א ההי: 100 המהן מה המיר כי אם יגידו זה צדיק וזה רשע: ואשר כת ויצ הכהן מ הת מכל מכות וכל תחלואים שבבני

<sup>306</sup> Exod. 26. 1. <sup>307</sup> Exod. 26. 7. <sup>308</sup> Exod. 40. 19.

رة على الله عنه الله عنه 309 أَوْنِيلَ عَ bridge'. 310 Ezek, 41. 1.

<sup>311</sup> Ps. 78. 55; שילו probably refers to v. 60, משכן] שלו [משכן] בארם]

יאלו read ויאלו 1. 1 Kings 8. 66. 313 Ps. 78. 51.

314 Lev. 21. 11; Num. 6. 6.

אשכל הכפר אשכל הכפר Alph. 289, ה ff., who follows our author even as regards style; ep. also גן עדן בשאמר אהל במאמר אהלי במאמר הלקות במאמר אהל יריעות שנ' אהלי שדד וכל מהם אומרים כי שם אהל מיככם על אהל יריעות שנ' אהלי שדד וכל מיתרי נתקו וכן ובית לא תבנו כי באהלים תשבו וזה מה שאין לחלוק מיתרי נתקו וכן ובית אהל מהם אומרים שהוא על צד ההשכמה ומהם אומרים שהוא על צד ההשאלה וכו'.

\$16 Deut. 21. 5. \$17 Lev. 10. 11. \$18 Deut. 33. 10. 319 Lev. 13. 6, 8, &c. \$20 = הגידו = . \$321 Deut. 25. 1.

322 Lev. 14. 38. 34.

VOL. XII.

אדם והיא בכל דור ודור ליש ולגוים בימי ה[יות הכ]הן וגם בלא היות הכהן וצרעת הבית היא כאות ומופת סגולה בארץ יש [ולא בשאר הא]רצות כב ונתתי נגע צרעת בא אחו: והיא סגולה בהיות כהן [ועל כן] לא [נמ]צא לא טרם היות כהן ולא אחרי אשר אפס כהן 3:3 ועל כן הכ ..... צרעת אדם לא כן על 20 כן עלינו לשמור כב בתורת משה איש הא להים כא צויתם תש]מרו לעשות: 3258 ודע ת כי טומא גוי וטמאת יש כאחד וכן כל המ[צות חוץ מן המ]צות אשר הפריד ייי בשם בין נוי ובין יש כל בן נכר לא יאכל 22 [בו ומיד בן נכר] לא חֹק: 325 לגר אש בשני: 326 כי תקנה עב עבר: 327 לנכרי תשיך: 328 גונב נפש מ[אחיו מב יש]: 329 אלה הם המצות סגולות אשר הפריד בין נוי ובין יש: וגם הקים תקים ע| מו: | 330 יש: עזוב תעזוב עמו: נוי: 332 נוי: בכל המצות כאחד למען כי מצאנו כי הפרידם בכל בכל המצות כאחד למען כי מצאנו כי הפרידם ייי בקצה המצות ולא בכל המצות כן אסור להפריד בין גוי ובין יש חוץ כאש[ר] הפריד וכל אשר יפריד בין יש ובין גוי במצוה אחת אשר לא הפריד ייי הוא הדבר אשר לא דברו יוֹי בוֹ דֹ הֹנ: 33% ויוֹי החזיק טומאת נוי למאד על ישׁ כי הם בגדה תמיד נחשבים כל ארץ נדה היא בל עמי הארצ: מארץ ולא יצא הדבר הזה משני פנים אם ארץ

> החל לבאר צרעת הבית וטעם כי תבאו : See Ibn Ezra to Lev. 14. 34 אל ארין כנען כי זה נוהג בארין לבדה בעבור גודל מעלת האריז; Nahmanides to Lev. 13. 47: אינו בטבע צרעת זה אינו בנע צרעת וה אינו בטבע כלל ולא הווה בעולם וכן נגעי הבתים . . . והנה איננו נוהג אלא בארץ ישהיא נחלת ד' See also מבחר, Lev. 28h, כתר תורה, Lev. 37a, נן עדן, 19d.

<sup>328</sup>a Deut. 24. 8. \$24 Exod. 12. 43.

<sup>325</sup> Lev. 22. 25.

<sup>126</sup> Deut. 14. 21. 329 Deut. 24. 7.

<sup>327</sup> Exod. 21. 2. 330 Deut. 22. 4.

<sup>328</sup> Deut. 23. 21. 531 Exod. 23. 5.

<sup>392</sup> This explanation of אנאר as 'heathen' is reflected in Pes. 113b (cp. B. M. 32", bottom , שונא שונא נכרי והא תניא שינא שאמרו שונא ישראל ולא שונא אומות העולם אלא פשיטא שונא ישראל. Our author takes וחדלת מעוב לו literally. But later Karaite commentators follow the Rabbinic interpretation. See תורה, Exod. 77b and 78a: וחדלת מעזוב דל אם יש לך מחשבה שלא תעזוב וחדלת מאותה המחשבה ;וכו' ולא יתכ: להיות (איבך) לאומות העולם בעבור שבאה אזהרה לישראל נן עדו אולם על האינו ישראל הוא על צד הישלום , 185°, נן עדו which implies that שנאך refers to a Jew; cp. also המבחר 'D to Exod., 46b.

<sup>303</sup> Deut. 18, 22.

Lizra 9. 11.

30 נדה דבר על גופים הלא היו תמיד כגדה וכל הנגיע בהם עליו כבום ורחיצה: יאם אמר על ארץ משכנם ארץ גדה היא אם הארץ נחשבה כגדה בטומאת יושביה הלא טומאת יושביה קשה מטומאת גדה וכן אמר כי ארץ גדה היא [מטו]מאת יושביה כל [בגד]ת עמי הארצ: ופתאים יאמרו כי גדת עמי הארצ לא כתב ... טיא דבר מעצים ולא טומאה ולא כן הוא 200

## APPENDIX I

The author of the above work insists that as regards מומאה no difference should be drawn between Jew and non-Jew. Basing himself on Ezra 9. 12, he declares the latter to be perpetually in the same state of defilement as that of הוה. He polemises against 'fools' (i.e. Rabbanites) who explain the verse differently.¹ Some of the Karaites are attacked for maintaining that שומאה ווי is not obligatory after the destruction of the temple.² The tendency of Karaism was all along to take the laws of שומאה as universal and not as applicable to Jews only. Thus the view of R. Simon b. Yohai that קברי עבו"ם אינן משמאין באהל is much contradicted by the Karaites.³

Moreover, according to Rabbinic tradition, only a Jew incurs מומאת מת. An early Karaite writer has much

 $<sup>^{335}</sup>$  The fragment breaks off here ; the problem of נו , according to the Karaites, is discussed in Appendix I.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fol. 18, v., 25 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fol. 15, r., l. 19. Jacob b. Reuben in ארין, 20<sup>d</sup>, comments : ארין נדה והם גלולים ואלדים אחרים וערוות אכורות.

to say against this view in a fragment (C) which we append here. It is a loose leaf in MS. Adler 3753, stout paper, lined, square writing, size 18-7 cm. wide. The brownish paper and ink clearly show that the manuscript is of an early date. The top is torn off so that the original length of the leaf cannot be ascertained. It may have formed a part of Daniel al-Kūmisi's commentary on Numbers. It deals with chapter 31, verses 19 and 23. The chief argument for the incurring of ממאת מת by a non-Jew is that the Midianite captives were enjoined to have proper purification just as the Israelites. Sifrē a. l. (§ 157) takes, however, מושבים to mean when having already adopted Judaism.<sup>4</sup> This view is criticized in our fragment (recto).

On verso the question of בלי נוים is discussed. According to Rabbinic interpretation the vessels taken from the Midianites (Num. 31. 23) had to be purified on account of ניעול נוים, and not because they were in the state of מי המאת. Accordingly שו here is not מי המאת but water fit for a ritual bath. All this is contradicted in our fragment. The Rabbanites are alluded to as 'objectors' (מתאוננים, 1. 9). The Tetragrammaton is spelt in full. Attention should also be drawn to the vocalization used in the manuscript. In particular the Segōl stands for the Serē.

אתם בני ברית אף שביכם מה אתם ני ברית אף See Rashi to Num. a.l.

י Sifre a.l., § 158: ניט גיים ... מפני גאיט ... כל דבר אישר יבא כאיט ... מפני נדה ישומע אני שצריך הזאה ישנאמר במי נדה ישומע אני שצריך הזאה ישנאמר במי נדה מומע ג' וו' ת"ל אך א"כ מה ת"ל במי נדה מים ישהנדה טובלת בהן הוי אומר ג' וו' ת"ל אך א"כ מה ת"ל במי נדה מים ישהנדה טובלת בהן הוי אומר ... Cp. also Targum Pseudo-Jonathan and Rashi, Num. a.l.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The same expression is found in Daniel al-Kūmisi's Commentary on Psalms. *Journal Asiatique*, 8 Serie, VII, 1916, 196, l. 16, מביתאוננים).

| · ·                                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (recto.)                                                                                                                     |
|                                                                                                                              |
|                                                                                                                              |
| בו, וה ואם                                                                                                                   |
| ע[ל] האדם [וישבון בני יש את [נשין מד[י]; ואת טפס                                                                             |
| שָׁבֵּי . ו                                                                                                                  |
| על כן כתוב [אתם] ושביכם יוהן הטף בנשים להם: ואם                                                                              |
| על כ[ל]י גוים יפול מ ת טומאת                                                                                                 |
| מת ולזרוק מי גדה [ע]ל[יהם] גם גוים ישְׁ[מאו] במֶתיִם בָּבְליֵם ואם                                                           |
| תאמר כן הכת ושביכם למען כי נלוו על ישראל על כן יתחטאו: דע                                                                    |
| 10 [כי] אם נלוה על יהוה ואם לא למען הנלוה אין לזרוק מ[י] גדה כי אם                                                           |
| למע[ו] טומאת מת: ושביכם גם אם נלוה על יהוה הלוא טומאתם                                                                       |
| במת בעודֶם פוש[עים] טרם נלוו: ולא בתוך ישראל נִטְמאוּ בַמת:                                                                  |
| וכְדְבָנֶידְ אם לא יטמ[א] גוי בַמֶּת בהיותו גוי ופּוֹיטֶע לְמָה יְזְרוֹק מי                                                  |
| נדה עליו בְהָתְלַוֹותוֹ על יש: כי לוּלֵי טומאתו טרם נלוה: לא נזרָק                                                           |
| 15 עליו מי נדה אחבי אשר נָלְוָה: ועתה עליך להתורות כי הוא                                                                    |
| וכטמא<br>[כ]גוי וְוַטְמָא במת: כי גם אם אין לַגוי מַהרה: • אמנם נודע מן הפסוק                                                |
| הזה כי יש לו טומאה ויטמָא בטומאת המֹתֹ כֹי לולי טומאת המֹתֹ                                                                  |
| לא אמר עליו הכתוב תתחטאו ביום היט וֹ היט אתם ויטביכם: ראה                                                                    |
| כי עשה וגזר את הטומאה על השבויים הגוים כישראל: [ואם] עוד                                                                     |
| 20 תוסיף ותאמר כי נתחטאו במי נדה למען כי גלוו: ד[ע כי מי] נדה                                                                |
| למען טומאה: ואמ[נם תד]עו כי טומאתם זאת ב[ם ב]ע[ודם גוים]                                                                     |
| ט[רם] נלוו: ולא נוכל לדבר כי טומאה זאת אחרון אושר נלוו] כי                                                                   |
| אם טומאתם [בם] טרם נלוו והם עודם גוים: ה קתם                                                                                 |
| 7 Num. 31. 9. 8 Num. 31. 19.                                                                                                 |
| י Cp. Gan 'Eden, 126a: וקראם מי נדה טעמו מי הזאה ואומר והיתה                                                                 |
| לעדת בני ישראל ולגר הגר בתוכם חקת עולם וזהו גר צדק ואין האינם<br>ישראלים באים בזה המאמר כי הם לא יצאו לידי טהרה אלא אם יכנסו |
| ישראלים באים בזה המאמר כי הם לא צאו ליו, שהו הלא אם יכנסו                                                                    |

בדת ההזיה תועיל להם.

| (verso.)                                                                |     |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
|                                                                         |     |
| à ha                                                                    |     |
|                                                                         |     |
| הנחשת: כל [דבר א]שֶר יבא בא[ש תעבירו באש: צוה ל]הַעביִּ[ר]              |     |
| ; באש כלֵי גוֹים [ככל כ]לי ישראל למען כי כלי גו[ים] מת                  | ;   |
| י בה ו. ה שָׁ וֹבֶם וב שעד                                              |     |
| שיטהר כי                                                                |     |
| על כן לה[ע]ביר ולהחמים בָאֶש עת תצא ה[מומאה] מן הכֶלי: ויש              |     |
| ם מאמרו. בי הבֶּלים אשר בְשלו. בָהם ויעשו בהם מאכלם                     |     |
| ו הם אשר לה[עב]יר באש להם לבדם: ולא כן הוא כי לא כתוב כל כל[י]          |     |
| אשר יבושל: כל כלי אשר יֶעשֶה בו מאכל: כי אם כל כלי אשר                  |     |
| יָבֹא באש: מזהב וכסף ונחושת וברזל וכֹל גם כצמירים וכל                   |     |
| חליֵי נשים 10 ואם נעשָה בו מאכל ואם לא נעשָה: כל אשר בַּּרְפּוֹ לבוא    |     |
| : באש הוא יֶעשה באש להעביר באש ככ כל דבר אשר יבוא באש                   |     |
| ו בזאת תדע כי כל כלי גוים הם טמאים אשר נעשָה בו מאכל                    | 631 |
| ואשר לא נעשָה כולם טמאים: ואסור ליש לנגוע בהם ולעבוד בהם                |     |
| [כ]כל כליהם טרם יעברו עליהם שבעת ימים: ואחרי כן כל אשר יבא              |     |
| באש להעביר באש: ואשר לא יבוא באש כולם להעביר במים                       |     |
| ככ [כל] אשר לא יבא באש תעבירו במים: והלוא כי נוֹרַע כי הכלים            |     |
| : המו[באים] באיט הֶם כלי גוים: כן איטר צוה לעביר במים הם כלֶי גוים      | 20  |
| [והלוא] צְ[וֹ]ה מלפני היום הזה איך למָהֶר כל יים מכל טומאה: ואין        |     |
| הָ [מ]צוַת היוֹם הוֹה כדָבָר חָדָשׁ לוּלֵי צְוָה על טומאַת כלֵי נויָ[ם] |     |
| נית ושלישית על מְצְנָה אחת הלוא אמנם כ[י]                               |     |

כל תכשיטי נישים : So also the Rabbinic tradition. See Kelim 11.18 ממאין הנה מצאנו שבעלי הקבלה נחלקים מדעות : "Gan 'Eden, 103": חכמי הקראים באלו הדברים שהזכירה התורה שהם מקבלים טמאה ודין לנו לבארם בפרט בדרך קצרה מקום החלוקה אמנם על ששה מיני מתכות אין ספק וחלוקה בהם שהם מקבלים טומאה כשהם כלים על מנת שיעשה בהם מלאכה ומה שהוא על דרך עדי לארם יטמא כדין הלבוש כנון אצערה בהם מלאכה ומה שהוא על דרך עדי לארם יטמא כדין הלבוש כנון אצערה ומיעים עניל וכיוצא בם .

#### APPENDIX II

Fragment D, which is appended here, forms a part of an abridged 'Book of Laws'. It consists of one leaf belonging to MS. Adler, and is much damaged, both top and bottom are torn. Detached in MS. 37.53, paper and ink are brownish, square writing, size about 16 cm, wide. The manuscript resembles in the outward appearance the former fragments. As far as the very defective state of the leaf allows identification, it is a portion of an early concise treatise based on the Ten Commandments. But these are not followed after their order in the Bible. After a summary of the laws concerning idol-worship (1st Commandment), the next section deals with adultery (6th Commandment). Verses taken from the whole Bible and not only from the Pentateuch serve as inferences for the precepts enumerated. Here and there a new interpretation is given to a verse.

ועם כל זה אמרו החכמים שיש אישות לגוי : See אדרת אליהו אמרו החכמים שיש אישות לגוי אמנם משום אישות ואשתו אסורה משום אישות אישות אסורה משום אישות

D

(recto)

| (1000)                                                                                     |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                            | •          |
|                                                                                            |            |
|                                                                                            |            |
| ת שנ לא יהיה לך ונ׳ עקר אלהים אחרים אל יהיה ברש[ו]תך                                       |            |
| ומ לא תעשה לך] פסל וג 2 בוא וראה שעל אלהים א[חרים] אומ לא יהיה                             | ה <u>ק</u> |
| אומ לא תעשה ללמדך שאסור להיות ברשותך כל [                                                  |            |
| י שנ לא יהיה לך וג וכלל אלהים                                                              | •          |
| עשה                                                                                        |            |
| ת ברשותך אילו ועובדיהם ואפילו אין אתה עובד אותם                                            |            |
| [לֹא י]מצא בך וג וחבר חבר <sup>3</sup> [וגֹ] ואוֹ את האובות ואת הידענים ואת                | . 10       |
| ז וֹאֹ הֹ וֹאֹ בֹ הִשׁ אֹ נֹ בֹ יֹ ובֹ] בער יאש[יה]ו למען הקים וגֹי מלמד שאתה מבעיר שקוצים | <br>[ni    |
| מקומות כתורת ייי אתה מקיים תורת ייי ועל פסל                                                |            |
| מ לא] תעשה ללמדך שאסור לעשות כל פסל ותמונה בין                                             | [8]        |
| צירה ובין] בחפירה ובין בחקיקה ואפילו אין א[תה] עובד אותם: ואוֹ                             | [בי        |
| שר] בשמים [מ]מעל <sup>6</sup> ללמדך שאסור להקוק ולהפור ולעשות דמות                         | 15         |
| מש ו]ירח וכוכבים ומזלות וכל צבא השמים שהם בישמים ממה                                       | _          |
| מומֹ] בעניין ופן תשא עיניך וג מה הוא אשר חלק ייי אל או לב הע׳                              | [ש]        |
|                                                                                            |            |

דקדקו החכמים ממאמר ואיש אשר ינאף את אשת איש אשר ינאף את אשת רעהו: כי אלו היה כתוב את אשת איש לבד היינו מפרשים זה אשת רעהו: כי אלו היה כתוב את אשת איש לבד היינו מפרשים לאשת איש ישראלי אבל ממה שאמר אחר כן את אשת רעהו פירשנו הראשון על אשת איש בכלל וכולל גם את רגוי והשני לאשת ישראל מאשת לא לפי דעת בעלי הקבלה שאמרו שאין אישות לנוי והביאו סמך מאשת יפת תואר הנסמיך והטעם אשת איש יפת תואר ... אשת יפת תואר בר יש אישות לנוי See also Mibhar to Deut. בר יש אישות לנוי ממו נפל אשת ואין טעם לדבר האומר כי אין אישות לעכומ"ז כי כבר נהונים (Eketer Torah to Deut. 24°, Eshkol, Alph. 330 א. Sifra comments to Lev. 20. 10. פי׳ אישת רעהו להוציא את אישת אחרין בי׳ אישת גוום: Rabed: פי׳ אישת גוום בי׳ אישת גוום:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Exod. 20. 3, 4; Deut. 5. 7, 8. <sup>8</sup> Deut. 18. 10, 11.

<sup>4 2</sup> Kings 23, 24. Exod. 20. 4; Deut. 5. 8, 6 Deut. 4. 19.

| שות אשר חלק ייי אל כך הוא שזה שאמר אשר חלק ייי אל [ש]           |   |
|-----------------------------------------------------------------|---|
| על מנהגו שלעולם הוא אומ מפני שהשמש והירח וכל צבא השמים          |   |
| 20 הם מנהיגים את העולם והם חלק לכל הע אשר תה כל הש" כן הוא או   | 0 |
| והיו לאותות* וג' לכך נא אשר חלק וזה שאמ ואשר בארץ מתחת וג       |   |
| מלמד [שא]סור לעשות ולהציר ולחקוק ולהפור תבנית אדם זכ[ר]         |   |
| ונקבה ובהמה ועופות ו[רמ]ש ושרצי ימים שהם בארץ וב[מים לכך]       |   |
| אמ בענין פן חשחתון " וג תבנית כל רומש וג תב[נית כל בהמה וג לכך] |   |
| : אמֹ [פּן] תיטחתון: מלמד שכל העושה תמונת כל                    | 5 |
| מבנית חבנית זכר או [נקב]ה על בני אדם אימר                       |   |
|                                                                 |   |
|                                                                 |   |
| (verso)                                                         |   |
|                                                                 |   |
| ול ול                                                           |   |
| [ה]ים לחוין למקום רחוק שכך מצאנו בע[ניין]                       |   |
| [ויקה] את העגל וני 10 ולשרוף כל [בי]ת הבמות                     |   |
| 5 כל כליהם [לשרו]ף ולהדיק ולהשליך עפרם ל [שג וינתצו לפניו]      |   |
| את מזבחות הבעלים 11 וג' וא ויש[רפם מחוץ לירושלם] 12             |   |
| כל מקום איטר יהיו שם שנ [אבד תאבדון את כל המקומ וג במה]         |   |
|                                                                 |   |
| דברים אמורים כשיהיו מסורים בידיך [וה]ם וארצם [בידיך של אשר אתם] |   |
|                                                                 |   |

<sup>7</sup> Our author adopts here the explanation which the Jewish translators of the Bible into Greek are reported to have inserted into the text. See Mekilta, Bo, c. 14 (ed. Friedmann, 16a): ווה אחר מן הדברים שכתבו לתלמי המלך כיוצא בו כתבו ... אשר חלק יי אלהיך אותם להאיר לכל . העמים

<sup>8</sup> Gen. 1. 14.

<sup>9</sup> Deut. 4. 16, 17.
10 Exod. 32. 20.

<sup>11 2</sup> Chron. 34. 4.

<sup>12 2</sup> Kings 23. 4. 13 Deut. 12. 2.

<sup>14 2</sup> Kings 10. 27.

| ושרפת באש את העיר וג 15 ולהרוג כל עובדיה ולא לכ[רות ברית עמהם]                |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| שנ לא תכרת להם ולאל בר 16 ולא לעזוב ברשותך כל [עובדיה שנ]                     |
| לא ישבו בארצך וג' <sup>17</sup> רחיקת ניאוף מנ <sup>18</sup> שנ [לא תנאף] יים |
| [בנון עבודה זרה [וגלוי] עריות גלות בא ובאין אחירין ויושבין בכ[ם]              |
| 15 דב ונתתי את עריכם חרבה וג והשמד[תי א]ת במו וג והשמותי                      |
| ואתכם אזרה וג בגילוי עריות דל ולא תקיא וג 🗠 מה הוא סבר[ת]                     |
| של[מ]קרא לא תנאף ניאוף על אשת איש נאמר שנ אשר ינאף את                         |
| אשת איש בא אמ את אשת איש ואמ את אשת רעהו ללמדך שכל א[שת]                      |
| איש כאשת רעהו אסורה היא בין ישר ובין גוים שכך מצאנו בעניין                    |
| 20 ואיך אעשה הרעה וג 🎰 ללמ שאם תנצל מכל רוח ומבית דין שלמטה                   |
| מבית דין שלמעלה לא תנצל שכך או לא ינקה כל הג בה: 20 לפיכך יומתו               |
| [שניהם] מות יומת הנאף והנא: ואפילו גויי העולם שהיו נלחמין                     |
| הם לייטראל רשות לקוח ממני את נשותיהן ובעליהן                                  |
| וֹג שבר מצאנו בעניין ונתנה ייי אלה בידך וג                                    |
| ינשים והטף וג 25 [רק] הנשים והטף וג 24 וג 25                                  |
|                                                                               |

<sup>15</sup> Deut. 13. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Exod. 23, 32,

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Exod. 23. 33. <sup>18</sup> = <sup>19</sup> Exod. 20. 14; Deut. 5. 18.

<sup>20</sup> Lev. 26. 31, 30, 32, 33, 18. 26. Our Karaite author copies here, without modifications, the Aggadah in Sabb.  $33^a$ : בעון גילוי עריות ועבודת אלילים השמטת שמיטין ויובלות גלות בא לעולם ומגלין אותן ובאין אחרין ויושבין והשמטת שמיטין ויובלות גלות בא לעולם ומגלין אותן ובאין אחרין ויושבין The same verses are cited in the Talmud. Cp. also Sifra to Lev. 18. 26: חלא תקיא. . . מלמד שהארין חייבת גלות ע"י הדברים האלה . . . מלמד שהארין חייבת גלות ע"י

<sup>21</sup> Lev. 20. 10.

<sup>22</sup> Gen. 39. 3.

<sup>23</sup> Prov. 6. 29.

<sup>28</sup>a Read הלקחת.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Deut. 20, 13, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Deut. 21. 10. In the missing lines evidently אשה יפת תאר (21. 11) is explained in a way opposing the Rabbinic inference that a married woman is meant here. See the introductory remarks above, p. 295.

# NOTES ON POST-TALMUDIC-ARAMAIC LEXICOGRAPHY

By J. N. EPSTEIN, Charlottenburg.

II

#### Sheeltot.

The language of the Sheeltot (= She.) is on the whole the language of the Babylonian Talmud. But, as in the case of the language of the Geonim generally, it shows a particular resemblance to the language of Nedarim, Nazir, Temurah, Keritot, and Me'ilah, these tractates being distinguished from the others dialectally ' (לו instead of אינון, לא אינון, אינון, אינון, דינון, דינון, דינון, דינון, דינון, הנין, הנין (שוד further instead of אינון, הרין, הרין, הרין, הרין, הרין, הנין, אינון, אינון, ביירון, הרין, הרין, הרין, הרין, הרין, הרין, אינון, אינון, ביירון, הרין, הרין, הרין, הרין, הרין, אינון, אינון, ביירון, הרין, הרין, הרין, הרין, הרין, אינון, אינון, ביירון, הרין, הרין, הרין, הרין, הרין, אינון, אינון, אינון, הרין, הריין, הרין, הרין, הריין, אריין, הריין, הריין

There is no doubt, however, that the She. were composed in Babylonia, and thus furnish us linguistic matter of the genuine Babylonian-Aramaic type. The proofs are as follows:

- 1. The language which is Babylonian throughout, and is marked as such in orthography and vocabulary (אמא אומצא. אומצא אומצא , הרוק, הדר הודרנא ,בהדי הדדי ,דיסקא ,נודא ,ברז מיטום לתא מיהת מיהא ,הרוק ,הדר הודרנא ,בהדי הדדי ,דיסקא ,נודא ,
- ו Concerning these tractates see the article by W. Rabbinowitz in ארושלים, X, 233 ff., esp. 244-5.
- <sup>2</sup> But to conclude from this that those tractates belong to an 'older redactional stratum', as Margolis does in his *Lehrbuch*, § I d, is an error (in accordance with this conclusion the She. and the Gaonic literature generally must be older than the Talmud!); comp. on the contrary note I.

- נמי; Persian: יתקרא, אוזינקא, גורבא, גורבא, דותקא, דותקא, הם הכי, דותקא, and
- 2. Its Babylonian terminology (אילו , מי , מאי , מי , מי , אילו , פי , אילו , אילו , אילו , אי תיבעי לך , אי תיבעי לך , אי תיבעי לך , אי אי אי אמרת , אי אמרת , בעינן , ולא מיבעיא , אלמא , היכא , הני מילי , אלא אי אמרת , אי אמרת , בעינן , ולא מיבעיא , &c.) and the almost exclusive use of the Bab. Talmud (a few citations from the Palest. Talmud and Midrash prove nothing to the contrary, comp. Poznański,  $\mathcal{FQR}$ ., N. S., III, 405).

<sup>&</sup>lt;sup>3a</sup> This Baraita from the School of Rabbi, רבי הבי, was considered by Slic. as post-tannaitic, Amoraic.

אמר קדש הלולים דבר שאומרים עליו שירה. Since this is no citation from the Babli the author must have composed it in Babylon.]

4. Furthermore, the single Sheeltot are to be considered from the very outset as of Babylonian provenance, i.e. as a collection of decisions and lectures 3b by Babylonian scholars (Geonim)—as far as they did not conflict with the personal opinion of R. Ahai—in part literally transmitted, as already suggested, but without proof, by Reifmann.4 Thus the She.. No. 58: ברם צריך הלכתא בשמואל בו' ת"ש דתניא בראשונה כו' למימרא דהלכתא בישמואל (quoted in the name of Ahai, Responsa, ed. Cassel, No. 133), is mentioned in a responsum of Sherira as a decision delivered on a שבחא דריגלא before the exilarch Solomon b. Hisdai in the days of R. Samuel b. Mari, Gaon of Pumbeditha (it met, however, with opposition), Responsa, ed. Harkavy, No. 183, p. 82: ואיכא מן רבנן דאמרי הכא לענין שומא הוא דקא מצריך רב נחמן תלתא דאינון בית דין הדיוטות: ואמרי דבימי שלפה בר חסראי ריש גלותא ביומי מר רב שמואל גאון גם (בומבדיתא, פום = פה r. אמירא בשבתא דריגלא קמי ריש גלותא ופשק פרב נהמן דהיטולה לסיועיה בשמואל דאמ' שנים שדנו דיניהן דין אלא שנקראין בית דין חצוף ואהדרוהו ואמרו ליה דרב נחמן דואלו מציאות מפי דיקא ודמיא להא ואיפסיקא כר' אבהו קמי תרתין מתיבאתא. Again, Hai Gaon in Responsa, ed. Harkavy, No. 228: ואתם הבירינו שמרו מפינו דברים שהן מסורת בידינו מפי אבותינו ואבות אבותינו מדורות הרבה כלשון הזה' פנויה דזנאי ולא ידעינן במאן זנאי

ישאילתא דבלה see below, sub ז ישאלתא דבלה .

<sup>.</sup> HI, בית תלמוד 4

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comp. Nathan ha-Babli : של הפרשה של בענין הפרשה בענין הפרשה של אותו היום או יתן רשות לראש ישיבת פומבדיתא כו' וכשהוא נומר מתהיל בבעיא ואומר ברם צריך את למילף ועומר זקן אחד חכם ורגיל ומשיב בענין ויושב. Now was not R. Alai this יוקן חבם ורניל?

כשר או פסל ושאילנה ואמרה לא ידענא ליה הוולד שתוקי ואו אמרה מכשר הוולד כשר ואפילו חזיוה דאיבעל ולא ידעינו לכשר נבעלה או לפסול ואמרה היא לכשר נבעלתי היא כשרה לכהונה ובתה נמי כשרה resembles almost verbatim She., No. 95: ואילו פנויה, resembles almost מבהונה דונאי ואולידה ולא ידיע (so MS. E<sup>6</sup>) אי מן קרובין דאסירן לה ונאי דהוה ליה הולד ממור אי מן הנך דהתירא אינון לגבה 7 דהוה ליה וולד כשר הוה ליה שתוקי ואסור למיעל בקהלא די"י . ברם צריד אילו היכא דחזיוה דאיבעל ולא ידיע אי מו כשר אי מפסול ואמרה היא דמכשר נבעלתי כו' מי מהימנא או לא כו' אם תימצא לומר לגבי נפשה מהימנא בו' בתה לאינסובה לכהן מהימנא או לא כו' Likewise in the ה' שחיטה (by R. Samuel Gam'a), fol. 143 (Steinschneider in Fiid. Zeitschrift, II. 78): בי אלהלכות אלמנסובה למ' רב יהודאי ז"ל ופי אלהלכות מר' שמעון קיארא ופי שאלתות מרב אחא שבאחא תגר והיכא [ד]משתכהא בהמה בעלת כוליה אחת... (wanting וקאל אדונינו . . האי . אן הדה אלקול (in our copy of the She. משמא דרבנן סבוראי אתמר וכעין תלמוד נקיטינן ליה 8.

For a Palestinian origin, however, there is no evidence at all; for אלפא, ברם, ערוך, ברם, ארידא, and אלפא—which are quoted by Ginzberg—are good Babylonian-Aramaic words, since they occur in both the Babylonian Talmud and the Gaonic literature, as I shall prove further below.

The date of the composition of the Sheeltot is therefore to be placed before the Gaonate of his pupil Natroi (Natronai) Kahana—who was the cause of his emigration to Palestine—which, according to Ibn Daud (Neubauer, Ancedota, I, 63), lasted thirteen years, until 4521 (= 1072 Sel.), and hence began at 1059/60 Sel. Sherira Gaon, however, places in the year 1059 Sel. the beginning of the Gaonate of Rab Samuel b. Rab Mari, which is followed by

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> E = MS. Epstein, F = Cod. Merzbacher, Frankfurt.

<sup>7</sup> E: אי מרחוקים זנאי F: אי מהנך ולא ידיע אי מהנך ולא: פנויה דוניא וילדה ולא ידיע אי מהנך : ed. V. ולא ידעה.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> More in another place.

that of Natroi Kahana (the duration is not given), then Abraham Kahana (again the duration is not indicated), and then in the year 1072 Sel. begins the Gaonate of Rab Dōdai (Neubauer, *ibid.*, pp. 35–6). According to this statement Natroi's term of office would have to be shortened slightly, and 1061–1070 Sel. would be the date. At all events, the composition took place during the Gaonate of R. Samuel b. Mari, under the reign of the exilarch Solomon b. Hisdai (see Sherira), which is confirmed also from another source (see above under 4).

The place of composition is probably Pumbeditha,<sup>3</sup> where subsequently Natroi became Gaon.

Whether his above-mentioned pupil, Natroi of Bagdad, took part in the redaction of the Sheeltot, cannot of course be maintained with any degree of positiveness. Redactional glosses, however, which are exceedingly ancient and are found in all our MSS. (אי נכיי מייטרא דישאילתא, אי נכיי מייטרא דישאילתא, אי נכיי מייטרא דישאילתא, אי נכיי מייטרא דישאילתא, אי נכיי מייטרא בארים. &c.) make it evident that the work has come down to us in the form of a later redaction considerably modified and shortened by his pupils. Further proof is furnished by many She. which are abbreviated and translated into Hebrew (as, for instance, No. 167—see Hal. Ged. and Geonica—No. 146, see Hal. Ged., &c.), and also by a passage in No. 138: 'נוכן מנאי בו' בעיכן תנאי בו' אבר רבה כי בו' MS. E and RNZB.

יותנד פי שאלתות מרב אחא משבחא בפרשת: fol. 214b ה' שחיטה מרב אחלתות מרב אחא משבחא בפרשת: fol. 214b היותלם או הוא מוכל מוכל בהעלותך ... ואעלם אן הרא אלאסתאד כאן הר גבוה ור' מובהק מוכל בהעלות בחבמה ומעאצר (!) למר רב יהודאי נאון ז"ל ומו אהל מכאנה נעני פום בחבמה ומעאצר (!) למר רב יהודאי נאון ז"ל ומו אהל מכאנה נעני פום בדיתא . Steinschneider, in Jüd. Zeitschr., II, 79-80.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> MS. of R. N. Z. Berlin, quoted in his commentary העמק שאלה and in his Additamenta.

ימר רבא זם, the pupil of Jehudai Gaon (see Aptowitzer, REJ., LVII,

Assuming that Natroi Kahana participated in this redaction, we should have to expect in our She. also something of the Aramaic dialect of Bagdad, to which no doubt belongs the מפר המצוח of Anan (see above), who, as a member of the family of the exilarch, probably had his residence in Bagdad.<sup>11</sup>

I begin with the technical terms and other constant expressions. It should be noted at the outset that we can hardly speak about the She. 'citing' the Babli; where the latter is quoted it is often done in paraphrase, and even in citations the exact wording is not retained (see above sub 3; furthermore, e.g., sub 13 on אינון, הלון, הירא, 14, 15, 17, 18, 19, 21, 25, 29, 31, 43, 48, 71, &c.), but rather accommodated to the language of the She.

ו. שאילתא. Every She. begins with the word שאילתא. (pl. hebraized שאילחוֹת, as the name of the book). word is good Babylonian; it signifies there not only 'question' = בעיא, as Meg. 28 b: הוו קיימי ושאלי שאילתא מרבא and Shab. 30 a-b: שאול שאילתא לעילא מר' כו' ולענין שאילתא 246 ff. ? Now comp. also the הלבות על סדר הפריטיות, ed. Schechter (in print in the Festschrift zu Ehren D. Hoffmann [now Hebr. division, p. 263 ff.]) A recto, l. 1 f.: 'שמע' (= She. No. 47, והוהיר, I, 240-41); ibid., 1. 1. ff : א' רבא חרש שיודע הלכת שחיטה הרי זה לא ישחוט (בה' ראו 137) מעשה בהרש אחר שכתב הלכת ינחיטה ובא לפני יוא' אפעלפי כן לא ישחום comp. Rabba, Hul. ובינו אבא ; further, V. 23: יוחנן הסנדלר או' כו' א' רבינו אבא כך הל' II, 261, in the name of הנאון = R. Jehudai; ה' הא ה' ה, 6 on the contrary like יהודה ( 'r further, ibid., l. 25: 'בא מה בין מבשל לשוחם אלא המבשל כו' 'further, ibid., l. 25: 'א (against ה' ראן, ibid., and against R. Dimi Hul. 15b). As to the relation of Mar Rabba to 'R. Aha' we must call attention to Kalla rabbati (comp. Aptowitzer, l.c., note', ch. 4: 'מתקיף לה רבא כו' א"ל רב אחא כו' ב' ...

יי That Anan lived in Bagdad is proved by Ibn Alhiti (Poznański, JQR., VIII, 432; ירוייטלים, X, 84). Comp. in addition the Irakiyah (בּלוֹבֵבּה) in Targ. Onk.. Berliner, Massora, 23, and below to איר איר איר , sub 14.

(so Rashi in accordance with MSS.), but also, as is frequently the case with the Geonim, 'responsum' (comp. my Der Gaonäische Kommentar, &c., pp. 83 and 160) and even 'lecture' of the Resh Metiba generally, as HG. אילו פירושי דפריש מר רב בפורות, ed. Venice, 138 d below: אילו פירושי דפריש מר רב המונאי ריש מתיבתא בשאלתא דכלה naturally is the correct reading; concerning בלה see below, the passage quoted sub 2 and sub 85).

2. Every She. opens then (after the word שאילתא) as follows: בית ישראל ה ה מחייבין דבית ישראל כו' - בית ישראל כו' ים אילו כו' , ד אסיר להון לדבית ישראל כו' , דאילו כו' בילו כו' רינהו (No. 19), המיתבעי כו' (167 and 102). The ד is the Bibl. Aram. ין, Papyri ין (comp. my ' Weitere Glossen, &c.' in ZAIV., 1913, p. 235), Syr. ד אמר = ד , as introducing the direct speech. It is preserved in the Talmud as far as I know only in the following places: Suk. 46 b: לא לימא איניש י מירי (לינוקא דיהיבנא לך מירי ; Ket. 53 a: אטו מי קאמינא לך דעול ועשייה; Ker. אמ': ibid., וא"ל דהא פלונתא דר' יוחנן ור"ל כו' ; ibid., 18a: אמ' אמרי דרילמא בעי כו' : Me'ilah 14b: 'אמרי דרילמא בעי כו'; Sanh. 46 b 'Aruk: פי' מצי א"ל ('Aruk: הוה אמר ליה דעבר ארגו ביה ביה (דעבד ארגז (" כלומר תתנהו בארון"); RCH.: "דעביד ארגז (" כלומר תתנהו בארון"). We might perhaps add the phrase אימר (אימור) אימר (אימור). אימר האמור רבנן, comp. Rosh Hashanah 6a: אימר האמור רבנן. But it is quite frequent in Gaonic literature as well as in Anan's writings: HG. ניטין, ed. Ven., 79 a (B. 325): בעו רבנן קמי מר רב חגינאי גאון בכלה רבתי הנכרי לא הוי שליח כו' מהו למיכרכיה כו' ; Responsa, ed. Hark., No. 555: למיכרכיה כו' יודו תורפיה ' הקרובים רבהבור כו' in the 'Formularies of

VOL. XII.

Decrees, &c.', by Aptowitzer in  $\mathcal{FQR}$ ., 1913, pp. 23 ff., No. IX (p. 29): סהדותא דהות באנפ[נ]א כו' דפל' בת פל' כו' והכי כו' שביב כו' Responsa חמרה גנווה, No. 13: נו' כחבי בחבי בחבי לישנא דקנינא מן ראובן דבטיל כו'. In She. not rare even in other connexions: No. 10: דאמר לי רב לנטרתיה E ואמר שומר שני דבי אורחא נטרית יתה : כהנא דבי הואי בי כו' נכסי בעינא : F: ואמרה דאנא עשור נכסי בעינא; 60 E and F: אי נמי כתב ליה דיסקא : 72 E and F אמרה דֿלא בעינא (E אי נמי כתב ליה דיסקא ואמרה היא דמכשר נבעלתי כו' ואמרה היא : 95; דשדר לי ביד פלוני כו' ואמר ליה דלא שוי הכי ואנא : 113 (מעברנא E F) דמכשר אעברנה ואישתבע ליה דלא נולחיך: בהכי מובנינא לך (likewise E. but F wrongly ינוליה (!); and 130 E דבשעתא דאמרו ליה לאהרן דמשה וקא אמא דֿלא : In Anan, Hark., 5 מן דעתיה הוא דיהב לך אמא חקותי תשמרו קא מזהר להון דנטריח (= דנטריה): 6: תלבש כו' הכי קא [אמא] ליה רחמ' למבשרת ציון : 13 ; לנפשיכון לאוריתא לישראל כו' and 24: דאמרי לישראל כו' קא אמא לך דחריפינון ליבנך באוריתא. HG., ed. B., 63: ומתבעי ליה לאודועי דאנא לא קא מברכנא; ibid., וענונה דאתיה לבי דינא ואמרה דהוו עאלי (= עלי) שהדי כו' :326 (ed. V., 79 a הוו עלי, hence the correction by Hild. is unjustified); ed. V., הלואה 109 c: ואי אמר ליה לוקח דבעינא יהבי לך כו' אמר ליה לוקח דאנא מכי יהבי לך כו' ibid., d: יולימ' להון דהני זווי דפלניא אינון כו' (= ed. B., 448, 449); in נט חליצה, HG., ed. V., 66 c (B., 315, אר , ed. Schl., 121): ובן אמרת פלנית דאנא הוה נסיב לי כו' Responsa, ed. Cassel No. 41 (comp. my 'Rechtsgutachten, &c.' in Fahrbuch der jiid. lit. Gesellschaft, IX, 261): יכיל נינול למימר ללוקח דאנת 'בהדי ארעאי כו'; Responsa, ed. Hark., No. 546: א"ל דאת ים מהימ: No. 554: 'ואמ' דעייני לי בחושבאני כו'; R. Zemah in Hamakria', No. 43: דראובן (r. מביתו (מביתו מביתו) אתת לי אגרתא ; דסמכתינן עליה כו' לבתר יומי אמר לן האי ראובן רשמעון כתב לי כו' Geonica, ed. Ginzberg, p. 101, last line: ולימא קמי בי דינא 'א' לה בר ראובן דבצרה מדינתא היא כו' : ibid., 212, l. 16 דאנא כו'

מאי טעמא בעית כו'; ibid., 213, l. 21: 'ואמרת ליה דאנת זבנת גריוא כו' ibid., 214: 'מי אית ליה לבעל למימר הא איתתא כו'; ibid.: ואי לא (sic!) הולד דילי כו' (אילא) אמרה אי[תתא] (sic!); and finally 267, 1.3: ('and as to his saying : come 'נעבריה כו') ניעבריה ('and as to his saying : come ye, let us remove him, &c.', וח = imp. pl., as, for instance, Baba batra 22 a: תו אכלו בישרא). Comp. Land., Anecdota Syriaca, III, 3, 1. 20: קריתא לן קריתא .12a

ישראל is an abbreviation for עמא רבית ישראל, as in No. ו: עמיה רבית ישראל (E and F עמיה רבית ישראל), as likewise in the Bab. Talmud דבי ריש גלותא, דבי נשיאה, in Targ. Yer. II to Deut. 25. 17-18 דביה עמלק, in Pal. Talmud frequently אילין דבית פל' (similarly Syr.). In Targ. Yer. I in direct speech: עמי בני ישראל (often), in Targ. Yer. II: עמי עמי) עמי בית ישראל), Exod. 20. 1; 23. 2, 19; 34. 20 (עמי עמי בית ישראל); Lev. 19. 16 (עמי בית ישראל), 26 (same); Deut. 14. 22 (עמי בני ישראל); 25. 4 (same); Pal. Talm. Ber., V. o.c.: אמא דבית (Mand. ואילין דמתרגמין עמי בני ישראל בו'. אמא עסראייל, Sidra r. I, 45, 5 fr. below, 120, 9, 10.]

י אילו is frequent in the Bab. Talmud, note particularly Pes. 5 b: כיון דאילו מיגניב ואילו מיחביד ברשוחייכו 'קאי כו'.

3. הויכא. After the introduction follow details, often prefaced by והיכא (e.g. Nos. 6, 17, 20, &c.) in the sense 'if', si, of the legal codes, Syr. אין). In this sense היכא appears here for the first time (then frequently in HG., &c.). Comp. והיכא in Anan, ed. Schechter, 12, 21; 14, 14.

4. וראי Then follows very often (usually before ברם וראי (צריך as an introduction of a case about which there cannot be any doubt: 'this is certain' (that if . . .), e.g

<sup>12</sup>a See Addenda, No. 16.

<sup>13</sup>b See also Landauer, Festschrift Harkavy, p. 26.

5. ברם צריך. Then comes the 'question' which begins (often) with ברם אריך, or ברם alone, as the She. from the Petersburg MS. in the ed. Wilna, III, 226; Geonica, 386 = No. 44; ibid., 372 r., l. 25 and v., 7; Hark., No. 376, p. 191, a citation fr. No. 124; HG., ed. V., 57 b-ed. B., 275: ברם צריך ; ibid., 57 d-ed. B., 277: 'ברם צריך, wanting in She.; יחרו I, יחרו, fol. 32 a, She. No. 115 F: אינמי ברם אלו היכא כו' No. 124 F: ברם אלו היכא כו', &c. The complete formula was ברם צריך את (צריכין אנו or ברם צריך את, according to the testimony of Nathan ha-Babli (Neubauer, Anecdota, II, 84, cited above, p. 301, n. 5). So it is still found in the ed. (ed. = ed. Venice 1546, which I use exclusively throughout) Nos. 1, 2, 65; abbreviated to ברם צריך למי in Nos. 133, 135 ll. 1 and 3, 142 l. 2, 146, 168; למ' in No. 139. Beginning with No. 97 the abbreviation 'מי', למי' has been resolved erroneously into למימר, לומר, which is always missing in MSS. E and F. The complete formula mentioned above is still preserved in MS. F, Nos. 35 and 44 (margin); Geonica, א' למ') (ברם צריך את), 380 (ברם צריך את); in my Vienna fragment, \$\( \mathcal{F}QR.\), 1914, 420 (ברם צריכין אנו למילף). likewise in the pl. ברם צריכין, in Tanhuma, חקת = No. 137); MS. Oxford (fragm.) hebr. d. 63 (282631) fol. 55 v., No. 33 bis, fol. 56 r., No. 34; (282650) fol. 99 v. No. 4, fol. 100 r., No. 10 bis, 100 r., ibid., 101 r., No. 96; HG., ed. Berlin, 219 (wanting in She., No. 103); abbreviated to

אנילף MS. Oxf. (fragm.) d. 48 (2760<sub>10</sub>) fol. 23 r. (No. 6), 23 v. (No. 7), 24 v. (No. 8); Oxf. (fragm.) e. 16 (2660<sub>8</sub>) fol. 12 r., No. 4 ('a') and fol. 12 v., No. 5 (the same).

ברם is not confined to Pal. Aramaic, as Ginzberg maintains, but was also used in Babylon in public inscriptions, as e. g. Baba batra 58 b: ברם סאבי דיהוראי אמרי, and in lectures. For this assertion we have not only the above-mentioned testimony of Nathan ha-Babli, but also such Babylonian-Hebrew passages in the Babyl. Talmud as the frequent Hebrew passages in the Babyl. Talmud as the frequent (R. Naḥman in Nehardea), Shab. 63 b (R. Dimi, ibid.). Hullin 56 a (Zerri, ibid.), Erub. 104 a, B. B. 127 a and Nidd. 68 a (Rabba in Maḥoza); comp. Yeb. 108 b: אמר רב יהודה אמר רב כו' אמר ר' ישמעאל בר' יוםי לזו לא הוצרכנו כו' ברם כך ישאלו בו'

However, this word was preserved later in Babylonia (nor is it very frequent in Syriac), like many another word, only in the official language.

צריך signifies in She. not as in Yerushalmi 'it is doubtful', but, as already mentioned, it was shortened by the copyists from ברם צריך את למילף, and this certainly is good Babylonian, B. m. 101 a: ברם אריכה לפנים; ibid. 16 a: לא צריכיתו; Naz. 19 a: לא צריכית לפנים לא נצרכה אלא, the frequent רב הונא בר חייא איצטריכא: Bek. 31 a: ליה שעתא לא. ליה שעתא, &c.

6. אלפא . בריך שמיה הלפא . A blessing precedes the answer to the 'question': No. 1: דיהב (F בריך רחמנא (E בריך שמיה דקוב"ה (למילף ולאלפא לאלפא ולאלפא אוריתא ומצותא על ידי משה רבנא לאלפא (למילף ולאלפא אוריתא ומצותא על ידי משה רבנא לאלפא . So also Nos.  $64^2$ , 125, and No. 7 MS. Oxf. d. 48, fol. 24 r., margin; abbreviated to בריך שמיה Nos. 66, 92, 121, 145, 154, 165, 166, and 170; ed.

Wilna, III, 226; Geonica, 381, and HG., ed. Berlin, 235 (wanting in our copy); shortened to בריך, Geonica, 364, 368, 371 (בריך שמיה); והזהיר, I, 152 (=157 שמיה), 277 (בריך שמיה), II, 69, line before last (בריך שמיה), 101, 119, 141, 160, 174, 188, 222, 255, and 275. In MS. F, beginning with No. 6 up to 58 throughout: בריך שמיה וכו', or even בריך שמיה וכו', or even בריך שמיה וכו'.

יהב כו' בריך בחמנא בריך, comp. Ber. 54 b: בריך בחמנא בריך ; 58a: בריך בחמנא דיהב מלכותא ; Shab. 88a: בריך ; Shab. 58a: בריך ; Shab. ; but הוב"ה is frequent in Babli also otherwise (comp. also the קריש prayer: יחברך כו' שמוה ; שבחר כו' ; הברך שמו של הקב"ה שבחר כו' ; Hebr. HG., ed. ; B., ; ; שבחר שמו של הקב"ה ; This introduction is quite frequent in the later Midrashim.

אלפא likewise is not confined to Pal. Aram.; as a matter of fact it is found in b. Naz. 4a: לאלופי שכר שכר למקדש and in Anan, ed. Hark., 22: מליף, אלופנון, אלופנון, אלופי ; in a question from Basra to R. Moses, Gaon of Sura, Geonica, בולה מנך מעמא מלפך and Yeb. 63a: דנפיק מנך מעמא מלפך! שמא was therefore current in Babylonia alongside with אלף.

<sup>13</sup> But 64 has indeed על ידי כושה רבינו anteceding!

'say'! in Babli אימר, אימא (Aboda zarah 10a: אימר (אימר לעילא); in Pal. Aram. מור) and אימר (Dalman, Grammatik, p. 246); in אימא (דער : 105: אימור בעין תער : of HG., ed. V.,  $96 \, \mathrm{d}.^{14}$  (see also below sub 35), comp. איפור and Mand. איפור מאר (Nöldeke, Mand. Gram., p. 242). It is an exhortation to the interpreter, אמורא, אמורא, standing near the learned lecturer, to begin the Derasha (comp. Sanh. 7 b et al.).

אסתניתא דילנא. No. 64 follows a Baraita; 66 Bar.; 92 F Bar.; 166 Mekilta de R. Ism. (but cited here from Zeb. 116a); 121 Mishnah, 125 Mish., 154 Mish., 165 Mish., and 170 Mish.; HG. Gittin, ed. Berlin, 317 (the whole She. is wanting in our copy): חתנן בניתניתא דילנא
Mish.; ibid., Kiddushin 340 (missing partly in our copy)
Mish.; ibid., Shebuot 499 (missing partly)
Mish.; בתתנן במתניתא דילנא

for Baraita, e.g. Ker. 22 a 'אף אנן נמי תנינא דתניא כו' 122 ! Furthermore Ber. 22 b: בעל קרי כו' בר"א (Tos. II =) ה"ר לעצמו אבל לאחרים ארבעים כאה כו' תנינא במה דברים אמורים כו'. Entirely against Ginzberg's view speaks the word תְּנֶתוּה, which is likewise used for Baraita (e.g. B. m. 23 b). Also and חנן for Baraita has survived, despite all the corrections of the levelling revisers : מתניתין, e. g. Ned. 55 a (She., No. 121, has תנינא instead!), Tem. 14 b: 'רלא חיסמי כו' ממתניתין (ממתניתין הנא אלף כו' : on the other ; כמתניתין hand מתניתא for Mishnah Tamid 28 a! comp. B. m. 104 a: הני תרתי מתניתא. Further, innumerable times תניא for תניא, where we could not possibly invoke corrections, e.g. Ber. 27 a : מאן תנא להא דתנן (= Mekilta בישלח), Yoma 83 b : רבי אבא מתני : for which Hul. 106 a, היינו דתנן מים ראשונים כו' (see R. Isaiah Berlin, ad loc.), B. m. 119 a : יותנן נמי גבי ערלה; Hul. 6a, 14a, where the editions have דתניא, but the Tosafists had דתנן – דתנן also Erub. 36 b, Yoma 55 b, and Suk. 23 b according to Tos. and R. Han., ad loc., likewise Git. 28 a (25 a erroneously דתניא), B. k. 69 a, and Me'ilah 22 a -; further Hul. 14 b, 15 a, 31 b, 58 a bis, 69 a, 77 a, 82 a, 111 b, 125 b, 138 a (see the marginal glosses), and even אנן התם 87 b (see Tos., s. זי. מנן התם 120 a (see the marginal gloss)—all this in one tractate!—and many more.15 Attention should also be called to Besah 16 b: 'ת"ר כו' = אתם שונין) משום דשלח ר"א לגולה לא כשאתם שונין בבבל רבי כו' for Baraita). Similarly vice versa, חנית is very frequent (comp. Ginzberg, Geonica, p. 190, and Aptowitzer, MGWF., 1911, 637, and האבי"ה, 89, n. 8.15a

<sup>16</sup> Comp. in addition Tos. Suk. 4 a, s. v. ב'ת, ibid., 18 a, s. v. אין בארובה, and Nid. 26 b, s. v. בתחלתו, likewise Sepher Keritot. [See now also further proofs by R. Baruk b. Samuel in R. Bezalel's כללי התלמוד, Hoffmann. Festschrift, p. 216-17, No. 421.]

More detailed data on this theme, in my book Der Mischnatext und seine Überluferung (in MS. See also Jahrbuch, XII, 121 below.

ענו רבותינו, Hebr. שנו חכמים (125=87), שנו רבותינו (167), comp. the beginning of the sixth chapter of Abot: ושנו חכמים בלשון המשנה (ושנו חכמים בלשון המשנה בתוספתא, שנו חכמים בתוספתא, שנו חכמים בתוספתא, שנו חכמים בתוספתא.

תכימיא הכימיא שם"ת אסור למכתב, in She., No. 66° F: אלא הס"ת אסור שעברין בעפצים כו' אלא נעורות שעברין בעפצים כו' ווkewise HG., ed. B. 38: (in ed. V. here: פסק, no doubt, as is the case frequently, from the She.). The She. have usually

After the Darasha: 'ולענין שאילתא דשאילנא קדמיכון ת"ש כו' (Nos. 1, 64, 92, 154, 165, 166, 170, and MS. F, Nos. 6 and 7) or merely ולענין שאילתא (No. 66; MS. F from Nos. 9–58 throughout). On אילתא , see the parallel above sub 1. מא שמע as in Babli.

6 אלמימרא. As an introduction to the closing sentence of an argument the She. employ למימרא in the sense of the Baraitot (e.g. B. k. 23 a) or אלמא of the Babli: No. 10=37 אמימרא דהילכתא ברב 6 אמימרא למימרא למימרא למימרא למימרא א 126 (for the first אמימרא א 126, and 152 bis. Further, in the sense of פירויט) בלומר דמספקא), and 95 אמימר המספקא (למימר דחלמא בישא בו') א 14, 29 (למימר דחלמא בישא בו'), and 95 אמימרא דספוקי מספקא למימרא דספוקי מספקא למימרא בו' והאמר בו' והאמר בו' והאמר בו' נימא לימא לימא bit introduce a retort, a question: (יוהחגון), or in the sense of נימא מתני' בו') נימא לימא bit in the same sense as She. Ned. 35 a. 58 a, Naz. 39 b, and Me'ilah 25 b!

9. אמר מר אמר, and the like. מר מר in the Talmudic sense only, No. 35: 'שמעה רחוקה דאמ' מר אינה כו' נאימת מיקריא שמעה רחוקה (this is said at the beginning of the No.); likewise HG., ed. V.. 39a above: 'ז מין שלמים דאמר מר כו'

<sup>16</sup> No. 32 : למימרא דבשני בו' F has, F has, כלמימרא.

ibid.. 41 d: 'פסק), which was stated previously in HG. For this purpose the She. employ מימר קא אמרינן (see below); in its stead we find frequently in the She. the expression 'לא לימא מר כו' וכי לימא מר כו' וכי לימא and מד with the third person of a verb inst. of the second: No. 31, 'וב שביק נמי הכא מר הכא נמי שביק כו' , 481 לא לימא מר דבדובתיה , 481 ובי לימא מד בעלי מומין כו' (בו' II, 3: אם תאמר ואם והזהיר =) וכי לימא מד בעלי מומין כו' לא F לא לימא מר דשיליא ,86 ; (שיש בבהמה בעלי מומין כו' ובי לימא מד אי בפטר רחם כו' , 118, ול מד מדשליא ; corrupt No. 32, 'ום האית לים מד מה ליבמ' מר מה דאית לי כו' (E אית לי כו'), F אית מאריך ליה מד משובה בו' , 33 (לא לימא מאן דאית ליה; בו' אוה מר כו' , 127 כי עייף ליה מר ; דכי משח ליה מר כו' ; 70 (ed. Wil., 71) end, אמאי קא מחייב ליה מדאנוליה קמא, r. with E and RNZB. מר אנזילה (b. B. m., 43 a: אמאי שעתא די ליה אההיא שעתא די לא (b. B. m., 43 a). Likewise HG., ed. B., 178 (where the whole is probably derived from the She., but is missing in our copy): לא נימא מר (ed. V., לא הימא ,), ed. V., קרוש (which no doubt belongs wholly to the She.) ולא נימא מר דהני מילי :(ed. B., 44, מר (ולא והאמ' מר!); comp. further Seder R. Amram, ed. Frumkin, I, 84: 'וכי לימא מר בשלמא בחול כו'; corrupt in Pardes, ed. Const., 57 b: וכי חימא מר חינח בחול כו'; Siddur Rashi. 3: ובר (וכי לימא מר) ממירח כמה זימני וכי חימא בשלמא כו' probably from the She. also HG., ed. V., 96 c: ואי אמר מד כו' ואי יאמר מר כו' (=Hal. Pes., ed. Schlossberg, 39: 'ואם האמר כו' לואם תאטר כו') and HG., ed. V., 130 b (= B., 537): 'וכד מעריף ליה מר כו' (not in b. Hull. 55 b).18 This expres-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Sherira שערי צרק, 94 a b quotes this as פירוטא דרבנן סבוראי and adds: אלין מילי בסדר הזה וכלשון הזה אתאמרו משמא דרבנן סבוראי וסדירן בפומיהון רכולהו רבנן בתלמוד כתלמוד ו comp. my remark. IQR., N. S., IV, 435, n. 11, and above, p. 302.

<sup>18</sup> The halakah of גלודה is quoted in the name of R. Ahai.

sion, which in the She. is addressed to the public, is preserved in Babli, as far as I know, only Ned. 71 a: מיבעיא להו כו' אי אמר מר כו' ואי אמר מר כו' ואי אמר מר כו' ואי אמר מר כו'

וס מימר אמור רבנן ,מימר קא אמרינן ,מימר אמרינן .O. In connexion with an already mentioned halakah, to which then a further query (ברם צריך) is appended, the She. make use of מימר אמרינן אם קברוהו כו': No. 15 end ; מימר אמרינן; 26 : אי נמי ברם צריך מימר קאמרינן דמחייבינן כו' (so E and RNZB., F has 'מימר קא מימר (אי נמי ibid.:'נר כו';  $54^2:$ אי נמי ברם צריך מימר אמרינן כו' . 48 F follows the second She.: 'אי נמי ברם צריך מימר דאמרינן אלו מאן דאפקוה כו' והיכא כו', whereupon comes a whole She.—somewhat abbreviated, it is true-which is wanting in our copy, but is still preserved in HG in its greater part; 100: ברם צריך מימר אמור רבנן פירא כו' (stated previously in the She.), and 129 E and F: מימר אמור רבנן אסור לקבולי כו' (in the She. above).19 Further Geonica, 371 (corresponds to No. 96): ברם צריך את מימר קא : 380; ברם צר' א' למ' מימר קא אמר' מימר קא אמרינן דמיחייב איניש אהני חמשה : 381 ; אמרינן דאסיר כו' '12 = HG., ed. V., 31 b (= B., 156), in accordance with which the She. Geonica is to be corrected and completed 20 (which Ginzberg failed to see); Hebr. in Shc., No. 146: 'נהרי אמרנו שנים כו (the whole number is extremely abbreviated, but is preserved to a great extent in HG. and Hal.

אמרת On the other hand there is found in Babli אמרת Suk. 38 a and Naz. 60 a, inst. of אמ'ר מר

אסירי אי נמי ב"צ אמור רבנן כלי כו' א נמי ב"צ אמור הבנן הא יויה א הסירי אסירי א אסירי אמור בנן כלי כו' בו'  $F: \mathcal{C}$  אסירי אמור רבנן כלי כו' כו' כו' בו' איי (stated in the She. above .

<sup>20</sup> p. 380, after דיום הכפורים פילו כיבוד אמרינן אפילו פילו , a lacuna : whereupon supply from HG., l.c., as follows : מימר קא אמרינן דמאן פו פו פולו . ed. B. 156 has here : אי גמי מימר פו אמרינן אמרינן . קא אמרינן

מרנו <sup>מ</sup>, also in הרי אמרנו, I. 35; הרי אמרנו, II, 113 = She. No. 85.

Pes. fragment  $^{21b}$ ). Again, in the She. extant in the HG.: HG., ed. V., 37 b (= ed. B., 187): 'ום מוכד מימר מימר מימר מוסד ה' יום מוב ה' certainly from She.); V., 57 b (= B., 275): 'ום מוב דנם דנם מימר בה מימר מוסד (B.: ברם מימר בה מימר מוסד (B.: ברם מימר מוסד (B., 277: 'נוסד בו'); ibid., 57 d: 'ום מוסד מימר מימר מימר מימר מוסד (ברם ער' מימר בו'), all from a missing She.; ה' בבוד (דאירונן (דא מחרינן) מאכיל ומשקה בו' (E., 479): 'ום מימר מימר מימר (דע מימר אמרינן) מאכיל ומשקה בו' (E., 479): 'ום Babli מימר אמר is quite frequent.

אמר מרני. As an allusion to something already mentioned the She. employ often the term אמר (inst. of אמר מר (inst. of אמר מר מר למול (inst. of אמר למול (inst. of קתני למול (קא תני דיני ממונות בו' 74, את כו' (likewise E, but F erroneously את כו'). However, this is the case already in Babli, comp. Me'ilah 2 a, 7 b, 8 a, 12 b, 13 a, to which Rabbinowicz ( $l.\ c.,\ 235$ ) has called attention.

איתבעי א is used both in the sense of 'being asked', properly 'being sought' (comp. נתבקשה הלבה), 'being needed' (comp. ברם צריך above), and in that of 'be in need of, have to'. However, B. b., 58 b: חמן מתבעו סמנין מתבעו ליה above), and in that of 'be in need of, have to'. However, B. b., 58 b: חמן מתבעו סמנין (is necessary to him); Suk. 53 a (in the mouth of R. Joḥanan, it is true): אחר דמחבעי (whither he is to go); Sanh. 98 a, MS. Karlsruhe (in Margolis, Grammatik): דילמא מחבעינא (perhaps I am asked for); Moed k. 28 a: דילמא מחבעינא (and it is not asked for), antonym ולא מיחבעי ; in Yerushalmi it occurs frequently in the sense of 'being searched', e.g. Erub. I, 19 a: 'ולא מיחבעת מחני' ולא מישחבח', likewise in the sense of 'be in need of, have to', e.g. A. z., I. 39 b: אנא מיחבעי מיקרי. אנא מיחבעי מיקרי (מיחבעי), so ed. V., Nos. 1, 3 (here E and F

 $<sup>^{21\,\</sup>mathrm{b}}$  [See now J. N. Epstein in the Jahrbuch d. j. l. Gesellschaft, Ffm., XII (1918 , p. 123.)

מיבעי, מיבעי, מיבעי), 4 (F מיבעי), 8 thrice (likewise E and MS. Oxford d. 48, fol. 24 r., F on the other hand מיבעי in the first and last), 15, 16 (E מיבעי), 18 (F מבעי), ibid. end, 19 beg. (F רבעי), ibid. (E מיבעי), 21 bis (F מיבעי, the first time also E מיבעי), 22 thrice (F מבעי מיבעי), 31 once מיהבעי (twice מיבעי), 32 bis (F and E מיתבעי), 34 (F, E מיבעי), 36 מיתבעי (F and E מיבעי) beside מיבעי (F and E מיבעי) and מיבעי, 41 (F מיבעי), 541 bis (the second time F מיבעי), 58, 63 thrice, beside מיבעי, 89 (F וסיבעי (E איבעי, F איבעי לך לנטורי נפשך, איבעי, F איבעי, איבעי, איבעי, איבעי 130 bis, 147 bis, 161, and Geonica, 37311; in the proper sense No. 79: מיתבעי ציבי. Ed. V. and the older MSS. (Genizah, Oxford Fragment) have therefore mostly מיחבעי, by the side of the rarer מיבעי ליה (Nos. 31, 36, 63). מיבעי ליה in ed. V. still in Nos. 2, 28, 45, 511, 73, 132, 136, and 167, many of which, as most of the cases in E and F, are to be ascribed to the haste of the copyists who put down the form more familiar to them. Similarly מיחבעי is frequent in HG., e.g. ed. V., 5 b bis 23; likewise Jehudai Gaon Responsa, ed. Lyck, No. 45, frequently לא מיתבעי. In Anan, מחבעי, Hark. 113, No. 47 four times, Schechter 37 = 30<sub>14</sub>. 3<sub>25</sub>, 5<sub>27</sub>, beside מבעי, Hark. 7 bis, and בעא, Hark. 81 bis, Sch. 5 l. l., 1513, 16, 2810, 22 l. l.

ו 3. הידא 'which' (fem.), is frequent in She.: No. 263,24

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> ובעי , also No. 20; בעינן, No. 35.

<sup>23</sup> Instead of Ned. 8 b (Ar. and RN.): לא ואלי למישרי נידרא we find in HG., ed. V., או מחבעי , no doubt only a paraphrase of the Syr. לא יש האלה 'be proper, have to', and not a variant, comp. Rabbinowitcz, ירוטלים. ו. ירוטלים.

28: אם כן להירא מפקעת לה (E, F and ed. 'Arak. 15b), 34, 53, 683, 77, 83 bis, 135 end, and 161 (on the side of הי); ולא ידעינן סיפי גואי בהרין: which' (masc.), She., No. 145: ידין ניסא כו' (r. בהידין; HG., ed. V., 47 b: ניסא כו'. The Babli has הי instead, the Yerushalmi, however, has הידא fem., הידין masc. throughout. Basing himself on this fact Ginsberg again concluded that Palestine was the birthplace of the She. But הידין, (הידי) is good Babylonian as proved by the following: Geonica, 390, from HG.: ואמרינן הא ר' שמעון אהידא קא תני לה (HG., ed. V., 69 c אהידא ; HG. Berakot, ed. V., 6 c: בהידי אמר רב ספרא כו' באבוח; ibid., 70 b.: ארידי אילימא אסיפא, b. Ket. 28 b.: אהידי אילימא אסיפא ; ibid., 111 b: ואינשו ערים הי דא מיניהו ; ed. B., 454: חירא, r. הידא ; ibid., 178: והירא ניהי ביצת טריפה; R. Saadya, Responsa, ed. Hark., No. 555, p. 277: ואי משום דלא פרישו הירא דרתא היא; and the masc. and fem. is found already in b, Ker. 3b, הידין; 4a, הי דין; Ned. 26 b, הידין; Men. 109 a, היידן (r. הידין, ed. Ven. 1529 and 1548: אידין, comp. אידין, Tamid 32 a; Zeb. 69 a MSS.: שמעתי שתים כו' ולא ידענא הידי (MS. R I: הי הדרא, l. הידי, והידי). Syr. אֵירֵא; Neo-Syr. הַיֹרָא.

Here belong also the forms הלין (inst. of היני ) and אינון (inst. of הדין , (נינהו , אינהו ), הדא הדא , which are very numerous in the She.: הלין , No. 22: מהלין מילי (E and F like Fd. מהלין מילי ); אור מהלין חמשת המינין (E and F like Fd. כולה סעודתא מהלין חמשת (E and F like Fd. הלין ); כולה סעודתא מהלין חמשת המינין ; 76 F: ואי קדיש חדא מהלין  $95 ext{ F}:$  דוויא דם בכל הלין 147: מיא 147: and alongside with it הני מילי 137: מחלין מיא 137: הני קערות 137: הני קערות 137: קרובים Likewise Anan, Hark., 182: הלין מילי 138: הלין מולי 138: הלין מילי 138: הלין מילי 138: הלין מולי 138: הליי 138: הלין מולי 138: הליי 138: ה

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> But No. 168 והני נינהו, F and E correct והי נינהו. No. 88 beginning: והי מינייהו מורין כדתנן כו', E only והי מינייהו מרונין בדתנן כו', as No. 95 and others.

below, 104; Sch. 305: דהלין נמי ליי׳ הוא כי הלך דאמא מיקמיה; 359, alongside with the constantly used הנך, and הנך, and הני מילי, המאך (Hark., 5, 89, &c.) by the side of הלך (frequent in Anan, see above, pointed הַלֹּך, Hark., הַלּך, also used by the Geonim, see my Rechtsgutachten, &c., p. 248). זהנך in She., No. 34: אפילו להנך נמי ; 39 הני דרמי כו' אבל הנך אחריני 'ו אפילו 26 להאיך כו' להנך לא כו' : (F: או דילמא הני לא כו') הנך: 88 ; והנך ז' יומי: 86 ; והנך מיעוטא: 883 ; דהנך פירי צפרים; 103: דהנך בני : 135; האי דתרומה והנך משתרו : 103; צפרים. Mand. האניך hi. by the side of האנין illi, Nöldeke, Mand. Gram., p. 54. In the Babyl. tractates Nedarim, Nazir, Temurah, Me'ilah, and Keritot,28 as it is well known, הלין occurs likewise by the side of הני מילי and הנך, all of which are undoubtedly Babylonian. אינה is even more frequent in She.: No. 14 (on the side of נינהו), 15 (אינן), 16, 17, 32 six times!-34, 35, 43 end, 47 bis, 642 (citation), 74 bis, 77, 79, 86, 89 bis, 95 thrice, 103 bis, 147 bis, and even more numerous in the manuscripts. Alongside with it is אינהו, e.g. 2, 512, 104, 114, and נינהו , e.g. 14, 88, and 108. No. 11, 36 beg., 664, 74, and 126, alongside with האי, ibid., &c. הדא, No. 30: הרא מילתא (49 and 131: בהא מילתא), 79, 681, and 121 bis, alongside with אח, e.g. 471 (see also above). But all this is known to occur in the above-named tractates 21 and likewise in Anan throughout: אינה, with

 $<sup>^{26}</sup>$  אע"ג דלא ידע האיך דקא מחתין ליה (that' in She. No.  $_{50}$ : אע"ג דקא מוער האיך דקא מוער  $_{76}$ : מהאיך מידעם  $_{76}$ : מהאיך מוער  $_{76}$ : מהאיך מידעם  $_{76}$ : מהאיך בר' אף האייך מה  $_{76}$ : מה האייך מה  $_{76}$ : מהייך אונה  $_{76}$ : מוער  $_{76}$ : מאנא  $_{76}$ : מאנא

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Gaonic also אנך (Bab. אינך), see Aptowitzer in JQR. for 1913, p. 40.

<sup>&</sup>quot; Besides also B. mez. 90 a: ריטלחו ליה לאבוה דישמואל הלין תורי כו'.

 $<sup>^{29}</sup>$ אינון also elsewhere in b. Ber. אינון b : ומאן אינון (= Shab. אינון (= Shab. אינון נפקין).

אינהו once, Anan ed. Sch.,  $26_{22}$ . אינון also frequent in HG., e.g. 30 a, and with the Geonim, e.g. Geonica,  $214_9$ .

14. לית ליכא אית, אית איר ליכא איכא. The She. employ לא איכא for לים and לא אית for לא איכא: No. 10, ed. V.: ערלה (on the contrary, ibid., דלא איכא סכנתא אע"ג דלאו איכא , but Oxf. d. 63 has also here לא אינא, see below); וה: לא היכא כתובה (E לא אכתיבה כתובה, F לא בתיבא כיון דמצוה שאינה E כיון דאית (F כיון דאית! E כיון דלא אית (שוה כו'). Further, No. 17, E and F; היכא דלא איתיה לשליח; 24 F: ואי לא איכא שיעורא; 68° F: ואי לא איכא שיעורא רובא (inst. of רובא ליכא רובא of the ed., E איכא קרוב ; 170 E: אבל לא אינא מתרין עברי נהרא; MS. Oxford (Fragm.) d. 48, fol. 23 v. (No. 6 end): לא איכא מידעם (the respective passage above 23 r. is not legible). Similarly the old fragm. Oxf. d. 63 has לא איכא throughout: fol. 55 r. (No. 32): דחוין אנשי כו' בלא איכא איניש כו'; דלא איכא איניש כו'; דלא איכא איניש כו'. אבל למאן yet) ואו לא איכא ד(מעסקיו), ואי לא איכא אוניש כו' יה כו' ther evident cases of איכא in this No. are illegible); ווס ר. (No. 10): אף על גב דלא איכא ערלה, רלא איכא (as in ed. V., דלא איכא סכנתא ; ווס זי.: את בריתי לא איכא see above); ווו זי. (No. 97); אבל האכא דלא איכא עד אב אבר. Also in Gaonic literature : HG., ed. V., 4 d : בין איתיה ליטליחא מעמ' דאיתיה בעיניה הא לא : ed. B., 360 ; דציבורא ובין לא איתיה (ed. V., 90 d like B. k. 105 a: הא ליתיה בעיניה כו'); Responsa חמרה ננווה, No. 62: לא אתנהו בעינייהו (Ket. 55a לא אית לן למיחים כו' ולא איתינון כו' : Responsa, ed. Lyck, No. 62: אית; and Geonica, 33: דלא אית R. Samuel b. Hofni cited in ספר השותפות (ed. Friedländer in Hoffmann, Festschrift, Hebr. division, p. 90) from Git.

14 a: מיכא נבאי , edition מיכא הוא דלא איכא נביה קא אמ' , מיכבת לא The inf. מיכבת לא is a splendid parallel to מיכבת לא איכבת ליה Git. 62 a, comp. Fleischer in Levy's Wörterbuch, II, 454]. In Anan—it should be added here— לא איכא, לא אית throughout: ed. Sch. 920, 143 bis, 2328, ed. Hark., 14, 21 bis, 62, 115 bis, 171 (לא איכא); Sch. 631. 921, 23, 25, 14<sub>12, 14,</sub> 15<sub>5,</sub> 23<sub>1, 3,</sub> Hark., 5, 18, 20, 41, 67, 107, 108, 116, 119, and 171 (לא אית). This is probably the older form, BA. לא איתי (Dan. 2. 10, 11) לא איתי (ibid. 11), Pal. Mak., I, אותי a: יום לא איתי (Shebi. 39 c: לא איתי), but it also occurs in Babli (alongside with the more frequent abbreviated form לית and ליכא (ליכא): Nazir 38b: דלא איתיה (on the side of לית, often); Ker. 5a: לא איתיה (but 10a ליחיה); Me'ilah 2 a, b, 5 b, 7 a,30 12 a: ליחיה, by the side of לית ibid. and 9b; 19a: לא איכא; Midr. ha-Gadol, 52 (from Sanh. 97 a): איכא קושטא bis (ibid. ליתה); Targ. Onk. Num. 24, 17 ולא איתוהי Cod. B., R., W., for וליתוהי, variant in Cod. 7 (Berliner, Targ. Onk., p. 47, see also op. cit., 143); Onk. Gen. 30, 32 Cod. Angel. has variant דלא איתוהי inst. of דליתוהי; Gen. 7. 3, 8 we have for דליתוהי the עראקיה (Berliner, Massora, דלא היא (Berliner, Massora, p. 23), for which Berliner rightly suggests דלא (איתו )הי This would then be a form from the dialect of Irak! see also above, introduction, p. 304.

15. אי instead of א. The א constituting an abbreviation from אל, אל, which is very frequent in Babli, does not occur in Anan at all; in She. we note a great tendency towards איז (מיד(עם?) דהוה על בהמה טמאה: No. 6 MS. Oxf. d. 48: מיד(עם?) איז בהמה של בהמה על בוי מהול: No. 10 Oxf. d. 63: מידעם דהוה על בוי מהול: No. 37, ed. V.:

VOL. XII.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 5 b: טמא דאיתיה כו' פכולין דלא איתנון, 7 a: והא אבוד ויטרוף, 7 a: איתנון נעולם (הא איתינון בעולם איתינון, 106.

This על is frequent also in the above-named tractates of the Babli: Ned. 14 b: על ארעא (preceding it על ארעא, but MS. M., R. N., Nachmanides and Asher: על ארעא (על ארעא: 23 a: על ענבים על תאנים 23 a: על ענבים על ענבים על תאנים 23 a: על ענבים על ענבים על האנים: 25 a: ארעתא על 23 a: על ארעתא שליבא (ארעתא אליבא: 24 beside ארייטא (אליבא אליבא ארייטא אליבא ארייטא אליבא (ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא (ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא (וואכא בו' על הרא ארייטא ארייטא (alongside with ארייטא ארייטא אירטר על אריין ארייטא ארייטא ארייטא ארייטא (וועל הריין אוטא ארייטא ארייטא ארייטא (וועל הריין אוטא ארייטא ארייטא ארייטא (וועל הריין אוטא ארייט אוועל ארייט ארייטא ארייט ווועל ארייט ארייט (וועל ארייט ארייט ארייט אייט ווואי על ארייט ווואי על ארייט ארייט (ארייט ארייט ארי

מידי, מידעם is the most generally employed, while מידע is rare (see Levy, III, 31 b); especially numerous is מידעם in the tractates Ned., Naz., &c. (see Rabbinowicz, ירושלים, /. ב.). In She.,

as in Gaonic literature generally, מידעם is predominant: She., Nos. 6, 11, 17, 21 bis (F has מידי in the second passage), 55<sup>1</sup> מירעם (=  $55^2$  מירעם), 47 beg., and abundantly elsewhere; however מידי, Nos. 2, 6 (also ליכא מידי, but thereupon מידעם : איכא מידעם (ליכא מידעם = 37, but Oxf. d. 63 here מידעם (see above), 35 end, 50, 58, 111, 113, 162; מידי also e.g. 20 and 70 bis. In the Gaonic literature mention must be made here of מירעם, so pointed Geonica, 182; שורעם ibid.. מידא ; and the pl. מידאני, מידני, from a sing. מידא, Responsa, ed. Hark., 190 (see my 'Nachlese' in Fahrbuch d. jiid. lit. Gesellschaft, X, 373). In Anan מידי is frequent, Hark. 3, 13, 31, 34, 35, 36, 49 passim, 55, 82; Sch. 410, 12, 521, 23, 27, 8<sub>14</sub>, 11 l. l., 12<sub>5, 6</sub>; more rarely מידעם, Hark. 18, Sch. 14 l. l. נתן, נתן, מיתן, נתן. In Babli we meet in the perf., part., and imper. forms of יהב; in the imperf. and inf. forms of נתב\*: in נהן impf. of מיהב : יהב inf. also of מיהבא , מיתב impf. of נהן isolated forms only: Ned. בליתנון, Gittin 56b and B. m. הו אתן : אתן very rare is an inf. of למיתן ליה : נחן Sanh. 113 a [R. Samuel b. Hofni in ספר השותפות (in Hoffmann, Festschrift, Hebr. div., p. 89) cites from B. m. 32 a: התם אפוקי r. with ומותיב להאי: edition however, ממונא למר ומיתן ליה למר MS. M. ומיתב; Pes. 12 a and b MS. M.: דניתיב inst. of in ed.]. In Yerushalmi, however, מיהן is frequent, e.g. Pes. III, 30 a, &c., She., like Anan and the Geonim, employ exclusively forms of נתן in the impf. and inf. She., No. 4: ; ומיתן ליה : 39 : ומיתן לה , למיתן לה : 21 : למתן ליה : 39 : מיתן ליה ibid.: יהבינן ליה צדקה כו' והדר יהבינן ליה (F למיתן ליה נדקה כו' והדר יהבינן ליה (F למיתן ליה ניתן ליה ; בישרא כו' וניהב לך : (citation from Kid. 70a); ליה E rightly ונהן לך (F wanting, edition of Babli ונהן לך): ++2: למיתן ליה : 66; למיתנינהו ליה : 45°; אתניה ליה , דליתנון ליה ; 63: למיתן תילתא כו' דבעי למיתן כו' יהבינן : ibid. end למיתן למאן דצריך ליה רשותא למיתן (ניח שמיטתא: LI2 F and RNZB.: ליה רשותא למיתן ; בון ; למיתן פורקניה ; ibid. below : ומיתן לכהני כו' ומיתן ללוי כו' ; ibid. below : itan ; ומיתן לכהן ; itan ; itan

Exactly so in Anan: Sch.  $3_7$  למיתו,  $8_{,\,9}$  למיתו,  $4_{10}$  למיתו,  $11_{12}$  מיתו,  $11_{12}$  מיתו,  $11_{12}$  מיתו,  $11_{13}$  מיתו,  $11_{13}$  מיתו,  $11_{14}$  מיתו,  $11_{15}$   $11_{15}$  מיתו,  $11_{17}$  וניתו,  $11_{17}$  ומיתו,  $11_{17}$  למיתו,  $11_{17}$  למיתו,  $11_{17}$  למיתו,  $11_{17}$  למיתו,  $11_{17}$  למיתו לויה לבר ישראל למיתו כו': Naor ליה לבר ישראל למיתו כו':

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Against Albeck, אַכּייב אָר 'בּ, p. 55, n. 19.

Sch. 1427, 153, 105, l. l., 1126-28). Thus the א was not, at that time, transformed into א in that Babylonian dialect, as appears also in Mandaic א להמא, להמא, וkewise in Huzv. written, lahma (אוֹם), and was pronounced nan (Quatremère, fournal asiat., Mars 1835, p. 256) against שווי סוֹ the Babyl. Talmud. The ה, however, despite its being written so, was probably pronounced like ה, as many another ה in Babli (see Nöldeke, Mand. Gram., p. 59). But מרמא occurs also in Babli: Ber. 42 b-43 a (see above), Taan. 25 a bis, and Ned. 49 b passim. מוֹם א בוֹם לוֹם א נוֹם לוֹם אוֹם וֹן, however, not all its traces could be effaced. On vacillations between א and א in the Babylonian see above, sab 13.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Sanh. 100 b, Alfasi has אנהמא, comp. Rabb.; in A. z. 35 b, *Geonica*, 26, &c. in Rabb., has אווין, see Albeck, *l. c.* 

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Once אמה, Hark., 27; in the part. *sing.*, Hark., 13: ומאן

<sup>35</sup> I supply in accordance with ed. Venice.

רבי יוחנן ; ואסא דרב אמא (No. 10): אמא רבי יוחנן אמא ליה אביי כו'! דתנן כלל אמא , למאן .ibid. כו' רבי יוחנן אמא אמא אביי כו' בתר כן אמא כו' , אמא ליה כו' אמא ליה דכי אמא ליה ; ווס פרבי אלע[זר בן] עז[ריה] אמא ליה אמא כו' אמא כו' אמא כו' אמא רב יוחנן; אמא רב יהודה אמא שמואל: 36 (No. 12); 101 r. (No. 96): אמא ליה דליוה; (No. 97): רב יהודה אמא כו' , אמא רב אשי , רבי אושעיה אמא , אמא רב הונא אמא , אמא רב ארבע ,[רב כהנ]א אמא : יו וסו ; מאי איון אמא כו' ליה אביי כו' אמא ליה כנון כו' , רב נחמן כו' The Geonim likewise, Geonica, 80 below: אמא האכא <sup>37</sup> and even אמא (see on Anan, sub 17). [Now in addition in the השותפות of R. Samuel b. Hofni, Hoffmann Festschrift, Hebr. div., p. 86, בא שמעה להא שמעה 1. 12, 14: אמליה p. 8721: אמר להו = אמלהו, אמליה also p. 89<sub>90, 91, 92, 95, 114, 116, 117</sub> (112: אמל'), p. 90<sub>125, 132, 143</sub>. והלכות פסוקות Eshkol ha-Kofer, No. 139 from הלכות פסוקות: אינמי דאמא אידעתא דהכי לא נדר; Scder R. Amram, ed. Frumkin, I, אי אמא אמת ויציב : Also אימא inst. of אָמָא (= אָמָר part.), therefore something like אָמֶר אָמָא <sup>37a</sup>? She., No. 48, ed. V.: אי אימא לך מו' אימא ליה כו' ואי אימ' לך כו' אים א לך ר"ע נפי פו' : No. 72 : און אים א לך ר"ע נפי פו' : HG., ed. B., 159 : מים לך מני כבית שמאי היא (ed. V., 31 d: דאמר לך מני כבית שמאי היא); and even אימלך, Geonica, 10312: ראבא אימלך (see on Anan, l. c.)! Then יימא (ביימר = ) and מימא (ביימר : She. fragm., Geonica. מי יימא דשבתא הוא : No. 1 E : מי יימא דשבתא הוא. Likewise in the name of the Amora יימר No. 92, ed. V., רב יימא אמר (likewise E, but F has ייטר); No. 170 E (F wanting): מאן יימא בר שלמיא (הימא בר שלמיא bis; in HG., ed. B., 350: מאן יימא בר שלמיא;

<sup>36</sup> Also in E and F No. 12 is found between 10 and 11, before 11.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> HG., ed. B., אמינא לחו : here אמינא , r. אמינא ; but אמינא here אמינא. p. 92 bis and 159.

<sup>37</sup>a See below, sub 87 (a).

מימא ; מי יימא דאית ביה אונאה HG., ed. B., 131: ומימא ליה הכי

In the Ithp. איתימא and איתימא—the latter, as is well known, already in the Babli, but (except Dalman, IVörterbuch) misunderstood—She., No. 20: ת"ש ראיתימא אמר ואיתימא רב הוגא אמר יהוא כו' : 138; רב הוגא (= ואיתמא (ד'); ואו בר כו' : ואיתמא (ד') ואיתמר (F'), E אמר אביי ואיתמ' רב יהודה : No. 24: אמר אביי ואיתמ' רב יהודה (= No. 68: אמ' רב כהנא ואיתמ' רב יהודה : ibid.: אמ' רב כהנא ואיתמ' רב יהודה אמר (וואיתמא ב בפא  $= 68^4$ : אמר (וואיתמא איז) אמר (וואיתמא ב איז) אמר (וואיתמא איז) אמר (וואיתמא דרש רב יאשיה ואיתמ' רב נחמן: 58; דאמ' רבינא ואיתמ' רב פפא. and בים: רב יימר ואיתמ' רב יימר ; HG., ed. B., 191: אחא רב אחא אביי ואיתמא רב אחא; HG., B., 463, ואיתמא ; comp. also MS. Oxf. d. 48 (2760) fol. 26 r. [now in Fahrbuch XII., p. 111, l. 1]: במערבה (= ואתימר (ואיתמר). From all this it is evident beyond any doubt that the Babyl. איתימר איהימר איתימר, and is not composed of אית and אָסָא, as Levy wants it (I, 72 a), or of אית and ממא 'and if you say', as Margolis (Manual, p. 88\*) explains it. This form was misunderstood already by the Palestinian (as rightly suggested by Poznański, RÉF. 63, 235 [see also now Jahrb., ibid., p. 99], translator of the הלבות פכוקות, the author of the הלכות ראו ed. Schlossberg, who likewise renders ואין תומר by ואין (p. 9) and ואם תאמר (pp. 106, 107). As to איתמר משמיה דפלוני comp. the frequent אמר פלוני ואיתימא פלוני ואיתפר משפיה דפלוני.

20. The language of the 'redactor' of the Sheeltot was likewise Aramaic (see above). His formulae are: אי נביי in connecting the single 'questions' (ברם) with one another (very often), see esp. No. 10: אי נמי פפסק הלכתא בנולד בינהוא מהול כרב, i.e. that the words מהול כרב, at the beginning of this number existed also in the form of a

Sheelta with ברם and שמע, which is borne out also by at the end of that decision, this term being usually placed after אי נמי (see above, sub 8). No. 142: אי נמי מישרא דשאילתא הכי אמר ריש לקיש כו' ואיתמר ומסיק בדרבא מקרי ררקי דאישתכח דעריף מיניה (F and E); No. 82 E, F, and RNZB. connects with 81 through the words: אי נמי כיון דאמרינן יותר מרביעית אפילו מזוג נמי משכר דתניא ולהבדיל, i.e. to place after the words (כיון דאמרינן משכר (כיון המרינן in No. 81: י נמי (בריל כו' אי נמי : No. 58 (E, F, and RNZB.) אי נמי כדמפרשינן הודאות והלואות בשלשה הדיוטות גזילות וחבלות בשלשה מומחין היכי דמי גזילות וחבלות דבעינן ג' מומחין כדרבא כו' i.e. after the words (כדמפרשינן): בשלשה מומחין at the beginning of the number, to the place: 'היכי דמי נוילות כו'; No. 91 after והלכתא כר' שמעון E, F, and RNZB (see ed. Wilna) have the following: דרש (Wil. 'דרש (Wil. 'דרש (ר' F') אבא (אבה) בפשטא דשאלתא ובעיא בחרש שוטה וקטן אי נמי ב"צ אילו חרש כו', see ed. Wilna,38 No. 88: אילו חרש כו' i.e. as was already remarked by Reifmann: אי נמי, which follows here, is to be placed after כלייטא) לייטא, ed. V., 35 c); No. 103 before the second ברם צריך E and F have: אי נמי (אי נמי דרשה .F marg) בתר להזהיר גדולים על הקטנים מימר מת מה (E erroneously והיכא (F in addition קא אמרנא) תותי טולא ועד דסלקא והדר מימר ולהני ז' קרובים ומיסק (ומסיק F) מומאה, an order of succession which HG. מומאה, ed. V., 44 b ff. had before it; No. 50: 'ערי כו' בי שרי הכי מיבעייא הכי כי שרי כו' (comp. No. 107!). As shown by the expressions כיון ראטרינן (81), מיטר (103), these redactional glosses still belong to a time when the She. were 'spoken', preached.

Mention must be made here also of two other glosses by copyists which are likewise old: Geonica, 361 (in the

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> What is still to be said on this does not belong to the sphere of lexicography.

329

Derasha to No. 43): חנות לעור בה פורתא ועיבי לה אמר רב (עור לפור הספינה חנות לעור החנות לעור החנות לעור החנות לעור החנות אתיה בראשה פעמים שמפרין על החנות ועל הספינה חנות לעור (עות) previously', before אמר רב נחמן פעמים כו' which is accordingly stricken out. Likewise No.  $45^2$ : (see wise No.  $45^2$ : מעיקרא אמר רב יוסף בר מניומי כו' , i.e. (see nuterior to the words of R. Joseph are to be placed anterior to the words of R. Johanan, as we actually find it in MSS. E and F.

And now I proceed to the lexical remarks, which are ranged according to the order of succession of the She.:

באינייט דבני ביתא וכד מצבית ליה וגמר ליה : 21. No. 1 מצבית : לעיבידתיה עביד הילולא חד יומא כראמרי אינטי הילול בתי E: וכד מעבית וגמר supplied above the line. מקן = צבת (ו) 'fit out, prepare' as here and frequently in the Babli (Levy, IV, 168 a); in She. also No. 442: צבת ליה אוכוצא (Temurah 8b another reading 38a), and No. 133: בגון יה צרכיה (E דעביתין; in Gaonic literature : HG., ed. V., 111 d (B., 457): מדלי ליה מאי דהוה בעי מצבתא ליה, and Geonica, 325, XLV: דעבדן = דמצבתן נשים למייטר ibid., XLI. (2) 'mend, repair', in this sense only in the Geonim: She., No. 170 E: האי אקלידא דאיתבר אסיר והיכא : HG., ed. V., 23 a לצבותיה בחולא דמועדא דאייתי איזמל מערב שבת ואיפנים כו' שרי למימר לנוי לעבותיה, ed. B., וכם with a marginal gloss in Arabic: יעמלות 'to mend it'; HG., ed. V., 29 d: ואף על גב רמיתברא ומיצבתא רט כו' (יִּמִיצַבְּתָא = ), ed. B., 143: דמתברא וּמַצְבָּתָה (יִמִיצַבְתָא ), ed. B., ו (the Ed.'s work Die Vat. Handschr., p. 21 has אַקבָאָבָּיוּ) with the gloss: שאעאב 'בּב', reparavit (fracta vasa).

נכת ליה אומצא cites from Tem. 8 b, also Kafthor Wa-Pherach XVI, ed. Berlin, fol. 67 b.

<sup>39</sup> The Arab. glosses in HG., ed. B., are probably derived from the

Syr. צבח צבח אינה, ornavit, adornavit (צבח צבא מצַבַתּתָא א מרבת א אָלַבָּא מצַבַתְּתָא לא מצבתתא א מצבתתא א מצבתתא א מצבתתא לא מצבתתא (PSm.: 'Tunica acupicta'?), Arab. מצַבתתָא (vestem), see in addition sub 42.

Instead of הילול בחי we find in Tanḥuma and var. in F: בלול הילולא but since עביד הילולא precedes it, בילול would be more correct. הילולא 'feast', in Talmud 'feasting, wedding' (Levy, I, 472 b), see esp. Sanh. 105 a: ברכושתא ושונרא עבדו (Ar. הלולא (יומא טבא הלולי), and Git. 57 a: הלולי הלולא (יומא טבא הלולים; Hebr. הלולים, 9, 27; Mand. הילולא (feast, wedding', PSm 1270 (comp. Nöldeke, Mand. Gram., p. 118, and Ges.-Buhl, s. v. הלולים). The אמרי אינשי is not known otherwise, hence it is taken from life.

ומסקנא דשמעתא ; 12: ומסקנא דשמעתא אמרינן כו' ב' ומסקנא א"ר כו' א"ר כו' אור מסקנא אור אור מסקנא אור מסקנא אור מוסקנא אור מוסקנא אור מוסקנה הילבתא מור אור מוסקנה הילבתא מור אור מוסקנה הילבתא מור אור מוסקנה הילבתא מור מוסקנה הילבתא מור במקצת צריבא קינין ואפילו מית במקצת אור בי בו' ומסקינן א"ר יונה : 95: מסקינן הילבתא אמר רב כו' : 138 מסקינן הילבתא : 138: מסקינן הילבתא : 138: ומסלקינן מלא שמע מינה מסקנא הכי : 138 ומשנינן כמא שינויי וסלקינן אלא שמע מינה מסקנא הכי : 14 הומשנינן כמא שינויי וסלקינן אלא שמע מינה ומסקנא הכי : 14 הוא (Levy, III, 176 b); the verb, however, in the Kal: B. kamma 92 a: מילתא אליבא רהלבתא : 138. אמור מילקא מילתא : Suk. 39 a: מילתא : Anan, ed. Hark., 39: ומסקנא המיה בי אור אור בי אחם בי אח

אלפאין גדולת of R. Hefez b. Yazliah (see Halper, JQR., 1914, p. 560. From this—and not from the בתאב אלשראיע as Halper, l.c., thinks—is also derived the מפיטים הקטרת אלאלפאט מפיטים הקטרת, for that Baraita פיטים הקטרת is found incorporated in the ed. B., 636!

ענבקין ליה לר"כו עד : F and E: ענבקין ליה לר"כו עד ביוויה היבקין ליה לר"כו עד ביוויה ביבוריה היבוריה ביוויה אמרה לי מסקא ליה על דעתיה ביוויה ביוויה הערבה לי מסקא ליה על דעתיה ביוויה (in our redactor see above sub 20 , No. 103: באשת ועד דסלקא בו' ומסיק ברבא ביוויה (אומיק ומסיק באשת ומסיק ברבא בארבה ביוויה)

'and concludes, ends': Responsa חמרה, No. 161: וקרו אינון ומסלקין. In HG., and likewise in the later literature, as is known very frequently, מסקינן, מסקנא, מסקנא.

ומאן דלית ליה אווינקא למינסב איתתא כו' : No. 5: אווינקא הכי דמי כגון דלית ליה : ibid. ; זבוני ספר תורה ומיעבד אוזינקא בדמיה דלית אוזינקא (E : אוזינקא אלא או למיעסק באורייתא או למינסב איתתא דלית ליה אוונקא :.: Oxf. c. 16, fol. 12 כ למיעסק באוריתא ולמינסב מייטקל מן יתמי ומיעבר אווינקא : No. 14: מייטקל מן יתמי ומיעבר להספידא (E and F לאספוריה)= HG., הספר, ed. V., 142 c below: ריליה מיורשים מיורשים ריליה (r. אווינקא: further HG., ed. V., 67 b, below: דינא הוא דשקיל אווינקיה; HG., ed. B., 209 in 'נמשום אוזינקא ומשום הפסד אובלין ; Geonica, 213 (from Basra to R. Moses Gaon): עלה אווינקא (r. ומהנבקעת (ומהנבקנא); ibid.: ובת שמעון אמרה דמעברא וקא בעיא אוזינקא מן בריה דראובן; in the 'Gaonic Decrees, &c.' (FQR., IV (1913), 29), IX, 6: ולימני להון אפוטרופא ליתמי דמשתעי בהדי אינשי וזכי להון ליתמי הנפוקי אווינקא : ibid. 14: הנפוקי אווינקא ודינא להון מה דספיק להון (a monthly salary); in a responsum by R. Zemah, המכריע, No. 43: ואמרית ליה אוזפן מאה זוןי והב יתהון אוזינקא לביתי כו' לבתר דנפקית ומטית לדוכתא אתת לי אגרתא מביתו (מביתי r.) דראובן דסמכתינן עליה למיתן לך (ל, ד) אוזינקא וכתבת ליה שטרא לא יהב לן כלום כו' והכי הוה עובדא ראסיק ביתי' (ביתיה למיתן להו אווינקא כו' (means of living, expenses). - אוינקא therefore means here not only costs, expenses', but also 'wealth, money' (as in No. 5: דלית ליה ולמינסב באורייתא ולמינסב), and 'salary'. In Babli only in the sense of 'costs' (Levy, I, 52 b); in Targ. Est. 7, 4: י באחינקא במלכא 'in the treasury', Pehlewi אוניקא באחינקא. خوزيدك, Lagarde, Hagiographa, p. 366, and Abhandlungen. p. 25, n. 3. A similar change of meaning is noticeable also in the Old Persian γάζα, או 'treasure', which later on assumed the meaning pecunia, divitiae, census, χρήματα, τίμια, and φόροι, comp. Lagarde, Abhandlungen, p. 195. In our case we must also assume the change to רווינקא 'means of living, daily needs'. רווינקא Taan. 23 b and Men. 69 b, according to the Aruk, Syr. רוויקא (Levy, IV, 431 b), Pers. روزی Old Pers. روزی whence Arab. روزی and its derivatives (Lagarde, op. cit., p. 81; Fleischer in Levy's Wörterbuch, p. 486).

24. No. 9: דאישתמע קל צוציתא , similarly below. In Babli only the Pael צֵייין 'to pipe, chirp' (Levy, IV, נאין נוער פון ציין 'to pipe, chirp' (Levy, IV, אינין פון צוער פון פון פון פון פון אינין פון פון פון פון אינין איניין אינין איניין איניין אינין איניין איייין איייין איניין איניין אינייין איניין איניין איניין איניין איניין איניין אינייין אינייין אינייין אינייין איניייין אינייין איי

26. No. 13: וכיון דלא ברא דיליה הוא לא יהיב לה למסמוסה ברא דיליה הוא לא יהיב לה למסמוסה ברא דיליה הוא לא יהיב לה למסמוסי ביצים . E and F: למסמוסי אסמסחו בביצים ביצים ביצים . This is the correct reading, fr. מסמסחו . F: וחלב ביצים . This is the correct reading, fr. וחלב ביצים . Syr. 'to cure', 'nurse'. סומסמא , olagon, 'healing, nursing', PSm. 2653-4. Also used by the Geonim, Hark., No. 338, p. 169: (Yeb. 42b ממסמסא (ממסמסא בישאמרו חכמים אפישר דמסמסא (ממסמסא ב-169).

ליה בביצים וחלב כו' שכשמרבה מאכילת חלב וביצים סמסום יפה ולא ליה בביצים וחלב כו' שכשמרבה מאכילת הלפ (see Löw, note, ibid., p. 369): pal. Shek., V 2, 48 d: מיעכר ממס למעייא והיי דין חמר פב למעייא והיי דין חמר סמס יעפר (comp., however, Löw in Krauss, 398).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Over the line in old Greek script μεταπρατας = μεταπράτης, 'one who sells again' (so also 'Aruk); there are more such Greek glosses here.

ליט = באנא (' master'), ' guardian ' (comp. דרבנא, ' guardian of a door').

Ibid. r. with E: אבל בחצר כו' חצר כו' לחצר כו' דעיולי נמי לחצר בחצר בחצר בחצר בחצר משל, Af. from שיל שאל as Git. 77 b.

29. א"ל אי משום לתאי דידי אפילו במאי : No. 21 משום לתאי דכתבת לא ניחא לי E and RNZB. like ed. Ket. 53 a : אי מנאי דיר. But the reading of the ed. V. is certainly correct. In Gaonic literature also the following: HG., ed. V., קידוש, ואור של בית הכנסת היכא דאיכא אדם חשוב דמדליק משום : 13b ליתיה <sup>42</sup> (דמרליקין אמטלתיה ,47, הורא (ed. B., 47) אף על גב דלא צריך לנהורא לא מברכינן; HG., ed. V., יום טוב, או א: לא כו' אי וטרא כו' אי ניהא לך במאי דטריח לן לחיי ואי לא משום לתך לא טרחינן, ed. B., ואם לאו בשביל (!) אמטולתא דידך (pleonasm), in She., 107 מרומר ומר זוטרא . . . ואי לא F has: מרימר ומר זוטרא . . . ואי (in b. Bez. 21 a another reading). Thus in both passages of the HG., ed. V., and in that of the She., No. 21 משום לתא 'because of'. It is a translation—let us say a vulgar translation, a popular etymology—of אמטולתא divided into אמטרלתא, in which משום = אמטו And so it is to be explained also in the Babli: Yeb. 29 a: מירה אחותה משום לתא דידה, Rashi explains האי לתא יתור לישון הוא but is compelled to add, משום מול דידה! B. m. 20 b: יבי רב מר אמר משום לתאי דידי פקע ומר דבי רב מר אמר אמר משום לתאי דידי פקע, Rashi also here בשביל מולי, while it is self-evident that it means 'for my sake', 'in behalf of my honour (because of injury to my reputation)';

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> The passage must have experienced the following changes among later writers: Giyat, I. 17 cites: משום צוותא: M.V.. No. 151, p. 117: אמשום צוותא: Siddur Rashi, 263, No. 126: משום לינה! [For that in my Fragment, Jahrhuch, XII, 118, 23: "שמרלהין בשבילו jlikewise for HG., ed. V., 36 b, we find או אין אנו טורהין: ח. או מולאו בשבילך אין אנו טורהין: ח. ה' ראו הוא הוא בשבילך.

similarly ibid., 106 a: משום לתאך. משום לתאך משום לתאר משום לתאר (Rashi דידי 'for thy sake', 'for my sake' (Rashi דידי).

Thus alongside with אמטול הכי, אמטול הכי, שמטול אמטול ווא we find in the Babli also a vulgar משום לתא! Levy's attempt to explain it (s. v. אחא, II, 531 a) was reversed entirely by Fleischer, p. 536.

אמטול הני in She., No. 69: אמטול אמטול קיז: 72: אמטול אמטול ; and E: אמטול הני אמטול הני (V. and F: אטו).

- $31.\ Ibid.$ : בו חדא וחדא כל חדא וחדא (החולקות אמאי החולקות וחולקות אמאי בל החודרות וחולקות אמאי בל חודרות וחולקות מ"ב edit. Ket. 68 b, F has חודרות וחולקות ממאי בל כו' ב פל נו' . But אמאי is not a scribal error, it is the usual introduction of a question in this dialect, frequent in Anan (see I, sub 15) and in the above-named tractates (see l. c.); in She. also No. 23: 'ואמאי ביון דמושבע כו' (Ned. 8 a another reading).
- 32. No. 23: עילוי עילוי מיתכשל , read with E and F מיתכשל, from שאל שאל.
- 33. No. 24: משערינן ליה לבהדיה ההוא בישולא, and below: נפיק מינה חד ביתא וכולה לא נפקא; further 48 F: לבהדיה שמנו (ed. לבהדיה ביתא דנפיק כו' לבהדיה (בהדיה ביתא בפיק כו' נחליא לבהדי ביתא בפיק כו' (מחדה (properly בהדי החדי (properly) בהדי הדה (properly), see my 'Weitere Glossen' in ZAW. for

1913, p. 139), 'together with', 'while, near to', יחלא 'opposite', but also לבהדי Zeb. 39 a: אחור לבהדי לבהדי 'together with'. As to the form comp. Pal. בלחור 'together with'. As to the form comp. Pal. בלחורך (Targ. Yer. to Exod. 18. 14), לבלחורך (Targ. on Job 1. 19), similarly biblical למבראשונה, Talm. למברים, למברים, and like forms in Phoenician, as למביח למברים, למברים למביח למבמחםר, למביח למביח למביח (בשיל כי ארחא כדבעי (כרבצעי 'together הרייא ולא נגדין חוטי 'immediately' (without effort); Bab. מינה (opposite), anton. אונסא (straightway, in a direct line, at once' (see Levy, s. v.); Mand. לחריא להראיא להראיא (Nöldeke, Mand. Gram., p. 141).

והי (א) ניהי קטינייתא לא קנוקנות שבו והי(א) ניהי קטינייתא לא אסרה תורה אלא קנוקנות שבו והי(א) ניהי קטינייתא שוהי ניהו קנוקנותא cites: קנוקניתא הי והי נינהו קנוקנותא.

35. No. 35: ואימא כולהי עד דאיכא פולהי, E אימא, F ואימא, in the ed. V. is not a scribal error. It is imper. sing. = אמור אימור (see above sub 7), and this form occurs frequently: [inst. of imper. אימא: Gaon. Kamm. to Kel. XXVI, I. s.v. וכים MS., cites from b. Sab. 91a: (ed. אימא ליה (אימא) אומיר (באמר) אומר) אומר ליה (אימא).

Schechter, 27 a: אומ׳ לא לימרנו, 27 b: אומ׳ הומ׳ (Rabiah ed. Aptowitzer I, No. 193 (p. 221, see n. 21); ואומר קנבוס (comp. Zeb. 18 b: ואימר inst. of אימר, אימור Geonica,  $318_{21}$ : וקאמר אומר (= אימר) אימר ; ibid. 319: 'and also ה' ראו, which on p. 97 הינו דקאמרינן אומר האמ' has אימר שנאמר שנאמר (Sheb. 42 a M. אימר רבנן). had no doubt in its text of the בסוקות the words אומר דאמרינן (Responsa ed. Hark. 33: אומר דאמרינן), for otherwise it renders אמור שאמר by אמור שאמר, p. 130 (see above sub 7 and note 14); in addition also R. Nissim in his מפתח, Shab. 132 b (ed. Wien 50 a): אמור דאמרי' אתי עשה (edit. אימור, from Yeb. 3 b. (edit. אמור צררי אתפס(נ)ה : HG. ed. B. 430; אימר (edit. B. b. 174 a אימר . The form אומר as imperative corresponds to the imp. with pronominal suffix in Mandaic (Nöldeke 271 ff.): -קוטל, likewise HG. B. 564: חותכיה. However, that אימר, אימר (אימור) in those expressions (... ואימר עד and the like) are imperatives is evident from the corresponding phrases in the Yerushalmi, which exhibit אמור, as p. Sota 22 b: ואמור (= ואימא) אף בעורכי המלחמה כן, Ket. ובי כל הפרות וכו' and B. k. 4 d: ואמור אוף הכא כו' ; 22 a: ויקרא Indeed, already in Sifra ואמור מחמת נגיחה הפילה. ומה ראית לומר כן, אמור (= ואימא!) Nedaba, Par. 2, 3 we find: ארם לרבות השומרים. Otherwise Anan, ed. Hark., 119, No. הכי אומר חקים דיבמה כי חקים דכל אשה אינון בנישואין : The end is preserved in another MS., on p. 170: היא דאמר בי במו שנאמר : Hark. translates on p. 119 בנירוטין לא אמר (למעלה), 43 in the Index, p. 121: אומר (אמר? אמר? אמר?) אומר (ב אמר?), אומר (ב אמר?) on p. 170: 'כי מה שנאמר ש... בנישואין הוא שנאמר כו' . But

<sup>48</sup> This is followed by Ginzberg, Geonica, p. 318, and in the Index, p. 411.

ני מה שאומר כו' בנשואין: on p. 170 = אָמֶר, דאָמר , part.; אָמֶר, אָמֶר, part.; אָמֶר, p. 119, is either a Hebraism (אוֹמֶר) for אָמֶר, as p. 170 (as to אָמֶר, comp. the Babylonian כי אומר סי סי פוצפ it is Aramaic written in accordance with the vulgar pronunciation of the long ā like ū (see J. N. Epstein in the Schwarz Festschrift, p. 321), to which may perhaps be referred also Responsa ed. Cassel, No. 53 (fol. 12 a below): רבוכתא נוברואתא (we might have expected here אמיר לוברואת נוברואת נוברואתא (שמר אוון לי דאימר לך, comp. No. 91 fol. 32 a in the middle: עיביר לי דאימר לך, וואמר (previously, ibid., יו דאימר לן, impf.]

 $\it Ibid.$  end: אורפוש ליה מְנֵיה, denom. of רפש 'become filthy, dirty'. E however איטפיש, F אויטפיש, which is probably ואמווים, see below  $\it sub$  61.

 $36.~\mathrm{No}.~36:$  הא טופיינא , הא מופיינא , הא טופיינא , חום in Babli; Anan, ed. Hark., והדין טופיינא .—F here והדין טופיינא , see above sub 13.

אס. No. 38: שייליה ד, וטומנין לה שייליה, F לשליא.

38. No. 40: אומי מתא (= No. 134²). Likewise ודאומי in the Commentary MS. Berlin oct. 333, fol. 311 a (to No. 134). This form, as also Geonica, 372: (בימת עיריך (דימת אום, Nid. 65 b: הימת), supports my suggestion (Fahrbuch, IX, 246) that Bab. מידעם (מידם הוה דימא) מידעם (זה the Aram. formularies for documents מידעם ולבטלא (Fahrb., l. c., and X, 379). from דעם in the sense of 'be in evil repute', 'declare disreputable'.—An explanation cited by the above-mentioned Comm. MS. deserves mention: ומפרישי' דלא ישפע לזלותא דעורבא מישפיע דמים (Isa. 33. 15)

339

מרבק (Mak. 24 a). This is Arab. کویم (fr. کَبَّه), contemptibilis, vilis. from which, however, our ווי is to be kept apart, see L. c.

Ibid.: וניהב לך, see above sub 17.

Ibid. (= Kid. 70 a): פורתא דעדרייא הוא דקא עבידנא כו' או בורתא דעדרייא הוא דקא דעדרייא אור. בנין מחיצה כראטרי רבנין מחיצה כראטרי רבנין, E and the Comm. Cod. Berlin, fol. 76 a: גענדריטא גענדריטא גענדריטא (גענדרייגא (גענדרייגא (גענדרייגא (גענדרייגא (גענדרייגא יונדרא בינדרא בינדרא בינדרא (B. Talm., B. b. 2 a: איטרוטא (ציר פיטרא בינדר איטרוטא (געדרייגא הערוטא היי האיטרוטא הערוא איטר הערוא הפיטרא (גענדרייגא הערוטא הערוא למנד האיטר הערוא הערוא הפיטרא (Nöldeke. Mand. Gram., 315), איטרוטא העריא העריא העריא העריא העריא העריא העריא אול אוריא העריא העריא העריא אול אונדר אול אונדרא העריא העריא העריא אונדרא העריא העריא אונדרא אונדרא

<sup>43</sup> a [So already Brüll, Jahrbücher, II, 106 n.]

<sup>14</sup> Nöldeke, Neusyr. Gramm., 28. Nos. 49 and 145.

 $<sup>^{45}</sup>$  Comp. in addition the reading of R. Hai (Responsa, ed. Hark., No. 46, p. 22 in 'Az. וו b: ארטאי כנוני ועיסרי פאדר אקניאתא כנוני ועיסרי באדר 'R. Hananel ad loc: באדר באדר (פאדר: אקניתא געיסרי פאדר) and his explanation to עיסרי פאדר:

27 a, Aruk, 'dry filth of small cattle' (Aruk in the name of the Geonim; בלחון ארמית (בלשון ארמית), comp. בלשון מחלם מחלם חבקה (ח. pr. and Mishnic). The ישרא ווא is frequently inserted in Aramaic, as e.g. in the word before us ידר בונדר עלי ביד אינדר עלי אינדר (חבר עלי אינדר עלי אינדר עלי אינדר (חבר עלי אינדר עלי אינדר (חבר ביד אינדר ביד אינדר ביד אינדר ביד אינדר אינדר ביד אינדר (חבר ביד אינדר עלים מינדר לאינדר ביד אינדר עליה הוא יוופא כדן מסקת ביד אינדר עליה ביד אינדר אינדר עליה ביד אינדר עליה ביד אינדר ביד אינדר עליה ביד אינד אינד אינד אינדר ביד אינדר עליה ביד מסיק ביד מחיב ביד אינד אינד אינד אינדי אינדר עליה ביד מסיק ביד מחיב ביד אינדר עליה ביד מסיק ביד מחיב ביד אינדר עליה ביד מסיק ביד מחיב ביד מחיב ביד מחיב ביד מוהר לן דאי אינא איניש... דמינדר עליה בר מסיק ביד מחיב ב' to boast'.46

 $\mathit{Ibid}$ : אמר לי' דכי מר, E and F דכיר, see, however, on Anan,  $\mathit{sub}$  17.

עס. אס. 43: קאים דמוויף פריה כו' וכי היכי דמוויף איפתא פאן דמוויף ויפתא לחבריה כו' וכי היכי דמופנא רבו מיי ויפא ויפתא ויפתא ויפתא וופתא וופתא וופתא (E איופתא איופתא וערים דחתימי על ההיא יופתא (E איופתא איופתא וערים דחתימי על ההיא יופתא איופתא וערים בחתימי על ההיא איופתא וערים בחתימי על האוא איופתא וערים בחתימי אוופתא וערים איופתא וופתא איופתא איומת איופתא איופתא איומת איומת איומת איומת איומת איומת איומת איומת איומת

י יוֹפָא 'the debtor' and מוֹיְפָנָא 'the creditor' also below in this No. and above No. 31 frequently, likewise HG., ed. V., 98 a (ed. B., 380), Syr. יוופא, Targ. אָיָבָּא.

לאתנדור הניחול לו מקום להתנדר בו in Sherira's Epistle, ed. Lewin,—in print—67, Span. אינדורי (French לאנדורי), 68, לאנדורי 'to force oneself to the front' (make oneself deserving), as the Arab. בּבֹר from בּבֹר from בּבֹר see Dozy, II, 229 a' has nothing in common with it. Hence Ben Jehuda's new formation (Millon, s. יוי): שנדר לינית with its derivatives מַבְּרְרָנִית בּבּר נִיִּר הַבְּרַנִית good enough?

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>a Mand. : מצאפאת, צפת ניצאפית, Nold., Gram., 48.

מהדר מיתנייה, likewise HG., ed. V., 35a (B., 176): מהדר מיתנייה לקימחא כו' ואמרינן כו' תניא אפתורא (Bez., 29a, a different reading); further, No. 95: הדר תנא ביה קרא כו' נמי תנא בהו אס. וניתנייה ונחלחיה אס. 170 אוי. אוי אוי איז אוי אוי אוי אוי אוי אוי אוי אוי אוי איז אוי אוי אוי אוי אוי אוי א מיהייב למתנייה בצפרא כו' כגון דאמרי אינשי עביר פרשתא : (4 a!) ואחנייה; in Anan, ed. Sch., אולהכי תנאנין; ed. Hark., 34: ולהכי תניה : 90; ולהכי תניא : 93; והאי דתניא : 94; ולהכי תניה: 95: אלהבי תנאנון; 83 end: מיתאנא = 84: למהדאר, &c. (see on Anan, sub 31); HG., ed. V., 23 c below (B., 104): שנית זו וח Babli פריעת מילה אטר ליה הקב"ה ליהושט תני מהלינהו besides the passage in Meg.-from which it also appears that the more customary meaning of תנא was 'to learn a Mishnah or Baraita' (comp. Suk. 28b), and that for the other meaning 'to repeat' reference was made to the proverb אמר ברשתא דא ואתנייה – also Meg. 25 a: אמר מילתא ותני לה Pes. 74 b: יותני תו לא תאני ו Pes. 74 b: ותני לה חלים ביה (ותניא Yoma 87 a: חליף ותני; Kid. 81 b: (חלים ביה קמיה, Git. 34 a: 'תנא אשקליה וכו' הדר תנא ואישקליה וכו'; Men. 19 b and elsewhere: תני ביה קרא, and probably also Naz. מא יטמע מסקרתא דרפי עמרא מלחחת ותניא 'and it is repeated' (the מקרתא), i.e. when lambs are dyed, the wool at the root remains 'loose' (because it is not dyed), and hence it has to be dyed over and over again (when the wool grows).47a Elsewhere only in the Targ. (see Levy, Targ. Wörterbuch); in Babli הדר is used instead and so probably also Bez., 29 a: כמה מהולתא הררן (Var. רקדן) = (see above).

<sup>47</sup> מתלית, b. Men. 35 b.

<sup>47</sup> a This is no doubt also the explanation of Asher when he says: 2"7" מתרפה היטער אצל מקום עיקרן. But he has not ותניא, while in MS. M. the following ותו is wanting M. merely : ותני׳ כר. Comp. ישינוי דלא הדר. B. k. 93 b. The explanation of Pseudo-Rashi, ad loc., is forced. [Sanh. ן! מיהדר ומיתנא : 59b

45.~No.~54: מאורתא , likewise likewise, ומהייב לאקרושי מדאורייתא , likewise HG., ed. V., קירוש 12 b, in accordance with which already R. N. Z. Berlin corrected it to מדאורתא . But the error is very old, for already the author of the והוהיר found it so; 1,~245: 'ום ייבין לקדשו מן התורה (!) שכך שנו חבמים בברייתא כו' 1,~245:

Ibid.: והיכא דלא קריש ביני שמשי, read with E and F: בבי שמשי.

על. No.  $54^2$ : ריח רע דפני ריח לאפוקי של (in F the whole Sh. is wanting, in E only the part beginning with א"נפי ב"ג), read with HG., ed. V., 14 a: דסני ריחיה; here, however, No. 65: ריחיה רע ורמאסין לאפוקי שריחו רע לאפוקי של ריחים (דיחים לאפוקי של ריחים ריחים (דיחים (דיחים ריחים (דיחים ריחים (דיחים ריחים ריחים ריחים ריחים (דיחים ריחים ריחים

א Pseudo-Rashi, Hor. 12 a : כמין נור דהדר ליה הודרנא.

ארי מושכע 18a Comp. Naz. 4 a: והרי מושכע, Pseudo-Raschi and Tos. s.v. מאי, Pseudo-Raschi and Tos. s.v.

47. No. 64: מדליק צריך לאדלוקי ברוב היוצא מאי טעמא ומאן דעביד נמי מדורה בבי : further, בדרא נורא וכביה שמשי אי איכא שהות ביום כי היכי דבדרא נורא ברובא שרי ואי לא אסיר , כדתנן ובגבולין עד שיצית האור ברובו, in No. 122: לא כדרא, רכררא, erroneously. No. 112 F: דכררא, E אלא הוא דבריד מקמי (אלא הוא RNZB. אלא הא דברך מן קמיה דברך מקמי שביעית) שביעית דתניא אין נוטעין ואין מבריכין ואין מרכיביו ערב שביעית (also E) פחות כו' תנא קמא סבר לחלחין (לשלושם בדרא רבי יהודה סבר לחלחא (בשלשה F) בדרא כו' לשתי שבתות בררא (V. בררא, which already R. N. Z. Berlin rightly corrected into בדרא), read: אלא הוא דבדיר in E and RNZB. (see העמק ישאלה, letter ו). בדר 'dissipate, dissipate oneself (She., No. 10: אבדור; 683: מבדר, נבדרינון, to spread oneself, become dispersed' of a fire, to take fire, eventually 'take root', to put, (סלט) of a plant (Berlin: מתפשט השורש בארץ). To the first meaning belongs Ps. 97. אור זרע בדרא בדרא ביר זרע (spread out) light' ישמחה ו is adj., אור זרע וווע as Esther 8. 16), Syr. נוהרא בדירא Jac. Sar. I r. diffusus (PSm. 455); the latter 48h meaning reminds us of the Arab. in prodit germen.49 The first (No. 64) is also of great importance

<sup>18</sup> b See Addenda, No. 19.

שימתי צריך תלמיר: We must mention here also Kalla r., II, end: מאימתי צריך תלמיר (comp. Kid. 33 a . 'get up', 'arise', and Tanh., ed. Buber. ווישב, 13 MS. Mich. (n. 44: יוישב, היה דורע עליו (Een. 18, 8: עומר עליהם) (בדי להאכילו). היה זורע עליו (= עומר עליהם)

for the explanation of Shab. 20 a f., where we read : אמר רב הונא קנים אין צריכין רוב אגדן צריכין רוב גרעינין אין צריכין נתנן בחותלות צריכין רוב, מתקיף לה רב חסדא אדרבה איפכא מסתברא קנים מבדרן אגרן לא מבדרן גרעינין מבדרן נתנן בחותלות לא מבדרן איתמר נמי אמר רב כהנא קנים שאגדן צריכין רוב לא אגדן אין צריכין רוב ולאבדורי לא חיישינן : Rashi) גרעינין צריכין רוב נתנן בחותלות אין צריכין רוב. According to the explanation of Rashi, who refers מבדרן to the burning material ('they fall apart'), the phrase איתמר נמי, by which, however, no change is made in the case of קנים, is striking and against the talmudic method (as was already remarked by קרבן נתנאל to Asher, sub ; it is true that Rashi has 'רב כהנא אמר קנים כו', M. and old prints איתמר א"ר כהנא, but even this does not help much). The right reading here is preserved in Alfasi, ad loc., S. ha-Ittim, and Magid Mišneh, שבת, III, end (גרסת הגאונים וקצת ספרים),50 and no doubt it was also the reading of R. Ahai (his בדרא leans towards it): אמר רב הונא קנים צריכין רוב אגדן אין צריכין כו' גרעינין צריכין כו' בחותלות אין צריכין כו' איתמר נמי אמר רב כהנא אמר רב קנים כו' [גרעינין אין צריכין רוב נתנן בחוחלות צריכין רוב, MS. Oxford (see Rabb., note שון: רוב ארכין רוב גרעינין צריכין רוב אגדן אין צריכין אין צריכין אין צריכין אין אין צריכין רוב אורן אין צריכין רוב אייין צריכיין רוב אין צריכיין רוב אין צריכיין רוב אייין צריכיין רוב איייין צריכיין רוב איייין צריכיין צריכיין צריכיין צריכיין צריכיייין צריכיין צריכיין צריכיין צריכיין צריכיין צריכיין צריכייין צר here by another hand: נתנן בחותלות אין צריכין רוב (קנים מיבדרן כו' בחותלות לא מיבדרן) מתקיף לה ר"ח אדרבה איפכא מסתברא אתמר נמי כו'. Accordingly, מְבַּדְרָן (pt. Ithp. pl., fem. for masc., MS. M. and R. Nissim מיבדרן) is to be taken in the same sense as in our She .: 'are seized by the fire', which is possible only when the inflammable material is kept loose, as appears also from Rashi's remark to the words of R. Hunna (according to his reading): לפי שאין שלהבת יכולה ליכנם ביניהם.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Similarly Asher, but corrupt, as was noticed already by R. S. Loria, Glosses to Asher, and others: he had no doubt the reading of Alfasi in mind.

אחוו לי E אחווי לי פיסקא מה מצוה עברית, E אחוו לי יתקרא (certificate', Syr. יתקרא, BB., AUDO 444; Pers. يادكر 'remembrance', comp. Arab. تذكرة (Fränkel, WZKM., III, 244). Occurs in Syr. also as אנדקרא Fränkel, L.c.; in Cardahi, I, 548: יתרָקא !)], She. MS. F has ארכרתא, Ba. דכרונה, Papyri Sachau 3, זכרן, Talm. י דוכרן פתנמי 'protocol'. Ket. 67 b: אייתו לי חושבנאי רצדקה.

ומחייבינן לעיוני בסריקי דהכי אשכחן בעזרא דגזר בסריקי דהכי אשכחן תעניתא ועיין בסדיקי, F correctly בסריקי, as was already corrected by R. D. Luria. נכרין סריקין Targ. to אנשים ריקים; Syr. Menander, Land, Anecdota, I, 68, l. 11 fr. below: ובניך סריקא קרין להון לאחיך.

ומיבת : F correctly, ברם צריך כו' ומיתב בה לאורתא : Ibid.: לו בתעניתו ,בת טוות = בת

50. No. 681: היא פריסותא דקרב כו' הדא היא פריסותא; HG., ed. V., 132 b, ed. B., 549: פירוסתא; והזהיר II, 4: טריפות על המפה המפורשת על הקרב ; HG. טריפות על הקרב ed. V., 129 a (B., (ופירסתא דעל פרסא: (B. correctly: ופירוסתא דעל פרסא), ibid. below (B., 531): והיכא דמינקב ריאה ואתי תרבא דפירוסתא סתים, and ibid. b: סתים בירוסתא דתרבא; וכד מינקיב פירוסתא 145: פירוש פרוסתא : II, 83 והזהיר ; בשתנקב פרוסתא של חלב של ריאה 'napkin'. ביבעל, (פירוסתא: hapkin') דתרבא אל מנד"יל אם ניקב כו' Pal. Targ. פריסותא דתרבא (Levy, NHW., IV, 124, TIVB., s. v.), comp. Talm. פַּרִיסָא and יפּרָסָא 'veil, awning'.

ולב שעל גבי הכליות היינו תרבא דצרייתא . F אצותא, E דערואתא, HG., ed. V., 132 b 'דערואת, ed. B., 549 דערואתא. יָרְנָאתָא pl. (from צרותא, צרותא?) 'kidneys'.

למשלפינהו read with F and E ובעי למשלכינהו לכולהו יובעי למשלפינהו ישלף on שלף, Hul. 93 a, comp. below, sub 72.

ולות בו': No. 169; מהו שיעוריה בכזית כו' ; No. 169: יטיעוריה כו', F and E מיהו; No. 89: אוראי מי הוא שיעוריה כו',

51. No. 682: 'הא מוירקי אע"נ דלא פריש אסור דאמ' רבא אמ' ישמואל חוטין שביד אכורין, F מוריקא ווריקא; HG., ed. V., 133 b, B., 554: והאי מורקא; in ה' ה, 147 (an Aramaic passage!): מוירקי דידא אסירין, ibid., 140: מוירקי ושני מורקין של צואר : , והוהיר ; היד אסורין (= HG., ed. B., 519 below: טריפות, ed. V., מזרקי (! מורוקי .B) דאליאתא תרי הוו כו' מורקי : B. באליאתא תרי הוו כו' מורקי (מורקי B. דאפקותא שיתא כו' מורקי דדפקי ארבעה חד דשינא רשינא דחריא .B) וחד דגבי תחות ידא וחד דדרעא כו' ומזרקי דאית במורקי ול דכפלי עשרה הוו שיתא דרכובא כו' מזרקי דעטמי כו' ומורקי רעטמי כו' (B. ברכובה (ברכובה; further HG., ed. V., והני מורקי (ורידין = here) דבהמה צריכין למיחתכינהו :(here = 126d (B., 515) בהדי סימנין כי היכי דניתמצי דמא דבהמה לאלתר; further She. 92 (= Hul. 93 b, Pes. 74 b): מוירקי אומצא ביעי ומוירקא also HG. סוכה, ed. V., 32 b, B., 161; Aruk, s. v. ומוירקא: ומוירקא; HG. מורקי V., 134a, B. 559: מורקי. In Pes. 74b, ed Ven., and ed. Amsterdam, 1645, have ומוירקי כו' וכן מוירקי, likewise MS. M.; MS. Oxford: ומווירקי כו' מווירקי; in Hul. 93 b, MS. H. and R, have מיירקי, R, מיירקי (both times); MS. M.: מוריקי (!) כו' וכן מוזירקי. Also RABN., No. 24, fol. 13 d, has מירקי several times: (from She.) אבל הני מיורקי כו' וטדמוקי לה במזירקי כו' להוציא דם מן המזירקי והם הנידין של

<sup>50</sup>a See Addenda, No. 20.

נ"א נידין אסורין , and others in the same No.; No. 279: דידין אסורין נ"א נידין אסורין , and No. 282: מוֹרקי הם וֹרדין . Rashi explains וכן מורקי של מורקי (comp. ההיר above), a marginal gloss in  ${\rm F}^{51a}$ : עורקים . From the Gaonic passages it becomes evident that מורקי on the whole designates 'sinews, veins'.

It is the Syriac مخاصة بها فحاصة بها , Budge , فحاصة بها Budge , The Book of Medicines, I (ch. 15), p. 267, ll. 8-9 (where the מעיא הו עליא דמשתמה follows upon פומא תחתיא דאסטומכא א פֿברָא ומתקרין מָאסרָיֹקֵא (צומא 516) הרכא הכיל ורידא הנון דאתין מן כַברָא רביקין; further ch. 20, p. 420, ll. 7 ff.: אתחוית דין דבתר פומא הו תחתיא דכרסא ושר', סים מעיא הו דמתקרא צומא ושר', מן פומה רין דהנא נסבין מאסריקא עצרא ומובלין לכברא; ch. 19, p. 404, l. 3 from below: מא דנהוון סכרא בכברא או בורידא הנון מאסריקא; and ch. 16, p. 329, l. 1 (the liver receives the juice from the stomach): ביד ורידא הנון דמתקרין מַסרָיקא דרביקין אידא דליף פומא מעיא הו עליא דמתקרא צומא ; comp. also حماهة معلى عووق خليظة يذهب فيها الخيلوس من BA. in PSm, 2752: is, as the Syriac (מזריקא . المعدة الى الكبد . ومائيية الدم الى الكلي מסריקא, the Greek μεσαραϊκός 'mesenteric or pertaining to the mesentery' (PSm.) 51c, and has nothing in common with the Hebrew מוָרָק (Levy, s. v.). The form מוּרָק, however, is perhaps influenced by Targ. מוֹרָקא for מוֹירָקא, [? מורק

52. No. 684: כל מילי דכדי (F corrupt), see Levy, s. 21.

ונביינא Ibid.: רמחסרי נוביתא, read with E and F.

נום Likewise translated by Gama, ibid.: פر פים, ערוק.

inst. of مدلم, as proved by the parallels.

סופריקא (Arab.) מאסקריקא (מים In the המוסר המוסר של הם הופאים (Arab.) מאסקריקא הכבד זה הלחלוחית בגידים דקים ביותר קורין להם הרופאים (מאסריקא, see ibid., p. 189.

53. No. 72: לי) אי נמי כתב ליה דיסקא דשרר לי כו' so correctly E and F, see above, sub 2). In Babli דיסקא is used for court documents, summons (Kid. 70 a, B. k. 112 b), epistles of spiritual leaders (Men. 40 a-b) and doctors (Git. 36 a. 88 a), but not for private letters. The Geonim, however, employed it also for private missives: Gaon., Hark., No. דיאסקי ,כל כתב מאדם שכותב אצל חבירו בשאילת שלום ובצרך : 368 משא ומתן וכיוצא בהן שהן אגרות רשות ונקראין דיאסיקי . ורבנן היו רגילין שמרבין לחתום על דיאסיקי כדי שיודיעו (to Git. 36 a) ומפרשין רבנן : HG., ed. V., 41 c (B., 203) וחתמות ידיהם לכל אינרות של רשות פסקי (=פתקי) דרשואתא אבל דיסקי אסיר למיכתב, see also Aruk, s. v.; comp. also, Nathan ha-Babli (Yuhasin, ed. Cracow, p. 120, and Neubauer, Anecdota, II, 78): ועוד כשהיו משלחין אגרות זה לזה ראש ישיבת פומבדיתא כותב יתקרי הדי ריסקא קמי נאון כו' (see Levin, Fahrbuch, VIII, 327, n. 3, and Aptowitzer in FQR., 1913, p. 33); Responsa שע"ת, No. 39 =Lyck, No. 46: ואנן קא חזינן גאונים ז"ל מן יומי דרבנן סבוראי רכתבי' בכל אתרוותא פשוטי ודיאסקי וכתבי פסוקי כמו שהן וכו'.

54. No. 73: למקצר (מיועד, לא אסיר למקצר), E and F למיחעד, למחעד, so also in the ed. V., No. 170 למיחעד, and No. 98 מיקער; העדא החיטי העדא, likewise in Anan Sch.  $11_9:$  מיקער; העדא החיטי אווא (מיקער), Anan, ed. Hark., 38, HG., ed. V., 67 c. [as in b. B. k. 91 a (מיקער), Anan, ed. Mand. (מיקער), Morgan, Textes Mandaïtes, p. 192. 5].

55. No. 79 F: התם כנון רבריז ליה דנא, likewise התם רבריז ליה ווthe commentary MS. RNZB. (see העמק שאלה), E and

RNZB. רבריז, but E on the margin דבריז, but E from 'to bore through', hence 'pierced, opened' 51d, as e.g. Shab. 146 a: למיברו חביתא (see Levy, s. v.); HG., ed. B., 423 below: לרוחה דשותא (בַרַוָּה =) לרוחה ולא ברזה (בַרַוָּה ), 67: ושלא נקבה מול שמרים או שלא נקבה מול רוח דרומית, ed. V., 103 d below: ולא ברוא; Responsa גאוני מורח ומערב No. 68: ודאנא דחמרא חירותא (= קירותא) בבראזיה אסור למיברזיה לההיא חירותא (= קירותא) כו' כיון דפתח להאי קירותא כו'.

56. אומצא Ibid.: דמימלך בסעורתיה ואזיל דמנה לאומציה ומשחלי (F ומנח ליה אומצא), further: דבהדי דקא אכלי מיתבעי מתבעי ליה E מיתבעין ליה (F) ציבי ובהדי דקא אכלין בטי ינוקא תמרי זימנין דנפיל מיניה גריצא בי תמרי ונפיל אומצא מיניה בי ציבי. Here therefore אומצא in the sense of 'morsel, piece of bread', parallel to גריצא ('a small loaf of bread'), which fits the context best, since the discussion turns about מין! <sup>52</sup>!

Further, No. 90: זימנין דלא מיחאכיל ליה אומצא מעייל ליה בידיה; in HG., ed. V., 9 c: בידיה; נברא דמוכלין לחמא ידיה כו' ושדי ידיה כו' דימנין דלא עיילא אומצ<sup>7</sup> ושדי ידיה כו' : 53 ibid., 8 c נוס אבל המצא דהמוציא לאבל (בבית האבל פרים גדול ויהיב אומצא דהמוציא לאבל ; Iob (=B., 64): והיכא דאיתיבו ואימלוך אמלוכי וכל חד מנהון איקרי אכל אומצא בסס לא והיכא דמקדיש התם מתבעי ליה : ed. B., 120 מיחייבין בברכ' זימון אמעס <sup>54</sup> אומצא; also Seder R. Amram, הכם (ed. Frumkin, II, 214): ובוצע ולא אכיל עד דמברך על ההוא אומצא לאכול מצה ; meaning 'a morsel of bread' in all these places.

In the Bab. Talmud איניצא occurs with the following meanings and nuances: (1) 'a piece of bread', Ker. 7 a:

<sup>51</sup>d See Addenda, No. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> R. N. Z. Berlin in העמק ישאלה: ופת עמו: 19 !!

The explanation of Rashi Hul. 107 b, s. v. D, and Tosafot, s. v., is quite forced, see below.

For that in my Fragment, Jahrbuch, XII, 111, 27: no.1

א Responsa, המודה ננוזה, No. 9: דוקא דוקא, HG. ed , ilid.

ר' חייא בר : Kid. 30 a ; דילמא בהדי דקאכל נהמא חנקתיה אומצא יבא לא טעים אומצא עד דמקרי לינוקא בו' (comp. Suk. 26 a: וכמה אכילת עראי כו' כרטעים בר בירב ועייל לכלה (וכמה אכילת עראי כו' כרטעים בר בירב ועייל לכלה) 55; Hul. 107 b: 'gave him a morsel (of bread) in the mouth' (see above from She. and HG.); likewise probably Shab. 155 b: וכמה-מיטח') 'a piece of bread' מיטח') וכמה-מיטח') כיון דכי שדיא ליה אומצא מסריך בתרה כו' : B. m. 70 b (אודניה '); and so also Git. 69 a: 'ולינבי שב אומצי משבעה בתי כו' 'seven morsels of bread' (one gathers bread but not meat). (2) 'A piece of meat, meat', Sanh. 39 a: אייתו לי אומצא דביטרא רכי הוה אזיל לבי : B. batra 22 a ; אייתו לה אותבה תותי בהיטא בר בי רב דובין אומצא ליובין : Shab. 140 b ; טבחא למשקל אומצא שרא טרפתא וובן :Hul 44b; אונקא דאית ביה תלתא מיני בשרא מינה בישרא כו' מאי איבא משום אומצא מעלייתא כל יומא אומצא מעלייתא ובנו לי ('a good piece' of meat), and ibid. 93 b (= Pes. 74 b): מומצי ביעי ומזרקי כו' אומצא דאסמיק חתכה ומלחה 'אפילו לקדרה כו (= She., No. 92), and Pes. 74 b: האי אומצא אסמיק הוא וחלייה אסיר לא אסמיק הוא וחלייה שרי so according to HG., R. Hananel, and Tosafot, s. זי. and M2, against Rashi's correction. Concerning the dipping of the meat in vinegar comp. below.58 (3) 'Seasoned (in vinegar or spices) ימבט meat'. Shab. 128a: סבינא לאומצא בר אוווא דחזי לאומצא, 142b: סבינא

<sup>51</sup> Rashi: בשר מעט בנחלים היו רגילין לטעום בבקר! see note 58.

המידא לכלב תישליכון אותו comp. Sab. לכלב תישליכון אותו comp. Sab. נול בי רב חסדא סמידא לכלבא בי רב חסדא סמידא לכלבא בי רב חסדא השערי לאיניטי כו' בי רבה נהמא דשערי לאיניטי כו'.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Perhaps it belongs to number (3) see below. R. Ḥan. Pes, and 'Aruk : התיכה של בשר שהארימה.

<sup>5°</sup> To '2) probably belongs also Shab. 109 b: מאומצא ומיא אליבא רקנא אליבא רקנא (Rashi: בישר בנחלים, see note 55. despite the standing near it, on account of the wholesome בישרא 52 b; likewise Yoma 80 b: אבל אומצא ומילחא. On the other hand. Ber. 45 a: דתנקתיה אומצא is doubtful on account of Ker. 7 a (see above).

שיש בני אדם שדעתן: (Rashi: אבר יונה למה לי הא חזי לי לאומצא (Rashi: יפה ואוכלים בשר חי וקרו לה אומצא השוחט לחולה: Hul.~15b: ליפה ואוכלים בשר חי וקרו לה אומצא, חי לכוס כלומר Hul.~15b: בשבת מותר לבריא באומצא, חי לכוס כלומר Hul.~15b: בשבת מותר לבריא בשר למיכל מיניה באומצא: Hul.~13a: Hu

In the Geonim: (2) She., No.  $44^2$ : אומצא בת ליה אומצא (see above, sub 42); HG., ed. V., 133 d (ed. B., 558): (6) אומצא בחלא בחלא (פול מיכליה לאלתר שרי, מטימשיה ושהוייה עד מטימשיה בחלא (פול מיכליה לאלתר שרי, מטימשיה ושהוייה עד (Pes. 74 b, see above), and 134 a: מאן דאמר מצמת צמתן כיון דאסמיק פרש מיניה דמא ויתיב שמשא וכי אסיר דם: (3) She., No.  $68^2$ : ומצמת אומצא ומיבש עליה דמא איברים היכא דפריש אבל היכא דלא פריש שרי מיכליה באומצא (E HG., ed. V., 133 b).

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> = She. No. 128.

יראים So also יראים, ed. Wilna, No. 48 (p. 10): איבעיא להו כו' הא להו כו' הא להו כו' האומצא שרי

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> HG., ed. B. 558, has twice: אמצא , likewise in the citation from Hul. אמצא ביעי, p. 559 and 161 yet also ed. B. 554, last line and 114: אמצא , the pointing אמצא probably originated with the editor. For (3 אמצא would be more correct, see below.

<sup>60</sup>a See note 57.

<sup>61</sup> In a fragment of an Arabic commentary to Hullin, Oxf. MS. Hebr.

עומעא (2) עומעא. which simply signifies 'piece', 'morsel', גֿפֿבֿה , מוֹמעא אימעא דלחמא אימעא רביערא (ביערא בייערא אימעא רביערא, Sanh.! see above). PSm. 2915, likewise Mand. עומעא Nöldeke, ZDMG. XXXI, 539, n. 1.

That אומצא was eaten raw is evident from the passages quoted, sub (3); from HG. and b. Pes., 62 cited sub (2), we learn furthermore that in Babylon they used to dip raw meat in vinegar and so eat it, which corresponds more or less to the testimony of BB.—In Babli as well as in the writings of the Geonim the Syr. אומצא were merged into a single אומצא, which is explained erroneously by the commentaries and lexica throughout as 'raw meat' (Rashi in some passages: meat slightly roasted on coals). 63

אומצא is construed in the Bab. Talmud as fem. (הנקתיה), הנקתיה, מעלייתא, see Nöldeke,  $\ell$ .  $\epsilon$ .; but also as masc. (אפיקתה, האפטיק), see, however, note 57).

בי דנים כו' לרברבי אית להון קביעותא: ושטא. נַיְטְטָא. בי דנים כו' לרברבי אית להון קביעותא ומקריב ומייתי בתוך מעיקרא מקריב מאי דצריך זוטרי לית להון קביעותא ומקריב ומייתי בתוך העיקרא מקריב זוטרי דמתאכלין בְנַשְּׁטָא לאו מעיקרא: similarly RNZB.: מקריב ואיבעי לטוויי מקרי ומייתי זוטרי דמתאכלין: קבטשטא (?) כו' ואי בעי לטוויי מקריב ומייתי וטרי דמתאכלין: Read with E בנישָׁטָא (יְנָשְׁטָא), or נְנְשָׁטָא (with RNZB; מישטא is merely miswritten or misread from גוויטטא ווייטטא in F is corrupt. Syr. נישָׁטָא or נְשָׁטָא בַנִשְּׁטָא ליוול מעורא בילדנא מאודניה דלא ליוול מישכיה לחבלא מישכיה לחבלא מישכיה לחבלא (ווטרי = נילדנא) מישכיה לחבלא (ווטרי ביישרא)

ל. 46, 17 Cat. No. 2643), fol. 104 b, we read: קאל רבינו האי ז"ל פי יועמל בכתאב אלהאוי הישוחט לחולה כול׳. תפסיר אומצא הו לחם ני יועמל נתאב אלהאוי הישוחט לחולה מומצאי בכל  $(\frac{1}{12})$  ואבאזיר יוסמא עמץ with vinegar and spices, called in Arabic.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Pes., "iid., in addition: מאי הלא החדש ביה חדש וימנא בו׳ ביה הדא

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Perles, JQR., N. S., III, 313 (in the name of Löw and Ginzberg): מומצא 'raw meat'(!) = Syr. 'umṣā, 'bit'.

58. No. 80: כנון כותא הבבלי, E and F כנון, see, however, Löw, Zeitschrift für Assyr., XXII, 79 ff.

ב"צ ה"מ היכא דגדלי מפירי בתר דתלישי : No. 84. גבל מארעא, היכא דגדלי מפירי מקמי דנתלשו מארעא מאי, מי אמרי' כיון נרל , גרלי ווkewise F גרל , גרלי. E, however, has: הני מילי (היכא דגדל מן פירי בתר דתליש מן ארעא) היכא דגבל מן פירי בתר דתליש מן ארעא (dittography!) היכא דגבל מן פירי מיקמי דחליש מאי כו' דמאוכלא קא גבלי כו', likewise the Comm. MS. Berlin, fol. 186 a: ב"צ ה"מ דשרצי' דגבלי מן אוכלא כו' דמותרין היכא דגבלי מן פירי בתר דתלישי, היכא דגביל מן פירי מיקמי ירתלישי כו'; HG., ed. V., 131 c: התלישי כן דתלישי כו' ובי קאמרינן שרצים הגבלים מן אוכלא כו' (ed. B., 546: ואילו שרצים רגדלו, the rest is missing), likewise דגדלו, 121: ואילו ישרצים דגבלי כו' וכי אמרינן שרצים דגבלי כו' אמרינן שרצים דגבלי כו' אובלי כו' ישרצים דגבלי כו' אובלי כו' אובלי כו' שרי מאי טעמא מיניה גבלי, likewise the abovenamed commentary, fol. 185 a), ibid.: והני כי קא נכלן בהתירא קא גבלן. In the Geonim also HG., ed. V., 35 c (B., 179): אמ' רב יצחק בר יוסף א"ר יוחנן ביצה טריפה אסורה אפרוח של ביצה טריפה מותר (similarly Alfasi, Hul. III) מאי טע' רכמה דלא מסרח לא גביל אפרוח בעידנא דקא גביל עפרא בעלמא הוא, ed. V., 131 a (B., 543): והילכת' ביצה טריפה אסורה אפרוח של ביצה טריפה מותר מאי טעמ' [רכמה .ed. B. דלא מסרח לא נביל אפרוח ובעירנא דקא נביל עפרא בעלמא הוא ; in b. Tem. 31 a (in the name of Abaye) according to RSK.: ביצה אימת נדלה נבל .Ga a—Syr. גבל (= Hebr. מצר) finxit. formavit, Arab. לביל, PSm. 640-1; Audo 114:

אפרוח אימת קא גדיל מביצה וכו' : ס"א has also שמ"ק <sup>63</sup> , RG.: לישנא אחרינא אבל אפרוח אימת גביל מביצה כלומר אימתי נברא בביצה וכו'.

נבל... אחקו, לחם, אקים מדם מן מדם אחרנא... It is also employed in an Aramaic piyyut in Mahzor Vitry, No. 302, p. 336: גבילן בצרקה, חתימן ברינא, נקישן בחסרא, טביען (sic!) בחיסנא כו' formed' (created'). The explanations in No. 286, pp. 311–12, are forced.

Otherwise it occurs in the Bab. Talmud only in the cognate meanings 'knead, mix up' (גביל לתורי).

Ibid. E: 'וס מישתריא מישתריא בהמה, בהמה בהמה, הכי השתא התם בהמה, בהמה די בשחיםה מישתריא כו'. This 'n seems to equal ב' (comp. in Anan הי (חביין = כביין הואוני מורח ומערב, see Anan, sub 9; likewise uncertain is Resp. גאוני מורח ומערב, אוני מורח ומערב (= אונים) חי (ונכרים) חי? אונים וועראל למלביש אובם (= אונים) חי (ונכרים) חי? למלבשהא סומקי למלבשהא סומקי (see Anan, sub 17)?

60. No. 85: דאילו איתתא דילדה כו' ובאורתא דשבעה נונהי (אי בריא דילדה ב' ובאורתא דשבעה נונהי איברי לה עלמא ; b. B. m. 84 b, MS. Hamburg and Florence (in Margolis, Gramm., 52\*): ההוא הרוא יומא איברי ליה עלמא 'he recovered'; its opposite is found in Midr. ha-Gadol, 758 (from Ket. 103 b): הליש ליה עלמא 'become weak'; comp. further Ber. 54 b (HG., ed. V., 11 b, MSS. Coronell and Paris, see Rabbinowicz): הויוה הויוה היוה יומא אידלי קצירא (comp. אידלי ליה עלמא 'he convalesced' (comp. אידלי ליה עלמא אידלי ליה עלמא אידלי ליה עלמא (עלמא אם בריאה מסער (= מצער) לידה עלמא, אם בריאה מסער (= מצער) לידה בריאה מסער (= מצער) לידה בריאה מסער (= מצער)

61. No. 88: היבא ליה פידי אסיר ליה לחווריה במיא

The stem is therefore at any rate פוס, אם ביס, as Levy and others assume, and not חוס, as Buxdorf and Fleischer suppose, Additions to Levy, I, 560 a. The missing of the third radical does not speak against it, see on Anan, sub I. So also the Nahardean recension of Onkelos reads עלי for אַלי (comp. Berliner, Massora). 64a

 $<sup>^{66}</sup>$  No.  $_{125}$  (=  $_{92}$ ): ממסמינן, F: מאים להיי, F: ממסמינן, E: ממסמינן,  $^{6}$  ממסמינן, HG., V.  $_{125}$  d, and ed. Hul.  $_{18a}$ : ממסמינן may be equal to מאים, מאים,  $^{66}$  מאים,  $^{66}$  מאים, for מאים,  $^{66}$ 

נאתא דנפקא מן אדנא (Comp. however the Syr. גאסט: אדנא דנפקא מן אדנא AUDO. 11, according to which it might be permitted to assume אוט אוט אוט as stem.]

to b. Shab. 33 b: עייליה לבי בניה הוה קא אריך ליה לבישריה, in view of דאריך occurring here in the She. by the side of רח"ף, we are not to follow the explanation of Rashi and the Aruk, as: דעריך עורך, 646 but translate it 'soften' (make fresh).

Ibid.: מידר = מידרא אבל בית דלמידרא ביה תדירא הוא דעביד. מו למימר on the side of למימר with למימר (see Anan, sub 13), &c. F however למידר.

62. No. 99: כלומ' בהא קא מיפלגי כו', read with E and F לימא בהא בו'.

63. No. 90: אלא לייטקול מיא בחרא ירא ולמשיא לאירך ידיה אלא למשכינהו תרווייהו בנהרא כו' היכא דאיכא משיכלא דמיא מהו למישך אינש ידיה ביה וממשא E: 'לכשכושי ידיה כו' אינש ידיה ביה וממשא, F: לשכשכינהו לתרווייהו RNZB.: לשכשכנהו כו' למישך ידיה; HG., ed. V., 9 b: 'לישכינהו כו' למישך (ed. B., 67: דלשונהו, 68: מהו דלשובינהו), here in She. read therefore לשבינהו. Concerning לחמא see above, sub 18.

64. No. 92: ואתרי גיסני five times, likewise E (F erroneously ניסי), ed. Hul. ואתלתא רוחתא Pl. on יגי, as מיצרני, No. 115, נידני, No. 159, see my remark, Fahrbuch, X, 373.—Ibid.: לגוים לובונה לנוים, ed. Hul. 18 a: "דאפי in its proper sense 'to be fit', איתבשר . לנברי נמי לא in Syr. frequently, in Babli in this sense only אכשורי B. m. 89 b. above: לאכיטורי נברא כו' לאכיטורי בירא. In the Talmudic sense Shc., No. 127: מיתכשרי קא מיתכשרי.

65. No. 932: לא ליתב לא אפחיה אמצניתא, RNZB. and Com. MS. RNZB.: לא אפורי' ולא על אצטביתא, E: לא אפורייא ולא אאיסטבתא (F has אמציסתא לא אפוריא ולא for the cancelled אמעסתא the margin has אמיטתא !). אינטבא איסטבתא אינטבתא, איסטבא 'bench': Tamid 26 b איסטבא, MS. M. and RG.

אבישריה MS. Oxf. חביך; 'Aruk has אבישריה.

<sup>640</sup> Also in Neo-Syr. the Pl. גוּרָנָא; Noldeke, Neusyr. Gramm., 137.

מצטוותא 'bench of stone'. The same mistake in HG., ed. Berlin, 507: לא יניחנה ע"ג מטה ויקרא ע"ג אמצטתא יוקרא, read , read מסטוביתא Erub. 98 a, Sofr.  $_3$ , 16 מסטוביתא in Yerushalmi), or else אצטבתא

וכד גני מגנא שרי לנחותיה מבי סריא אבל טלטולי : F: אבראי וחזוריה אסור מן בסריה : F: מן בי סדיא כו' וחוריה F: אבראי וחזוריה אסור (cancelled and corrected to מן בסריה :), RNZB.: מן בסריה : F: אביסריה : F: אב

Ibid.: חשרי לאחותי עכבא רמיא כו' דנקר ליביה, F: ערבא, F: ערבא, E: ערבא, RNZB.: עריבה ערבא, E: ערבא אריבה ערבא, RNZB.: עריבה ערבא ארבא ארבא ארבא ארבא ליקרר ארבא ליקרר ארבא ליקרר ארבא ארבא ליקרר ארבא ארבא ארבא אריבה (see below, sub 78), Syr. עריבה אריבה ארבא, BB. 1549, Mishnic עריבה עריבה אריבים הירוש הנאונים אווים הירוש הנאונים ארבא ה. 16.]

ולמימץ עינו אסור כו' אלא נטר ליה עד שכיב ומאמץ ליה ליה עיניו ולמימץ עיניו (דיניה, ובשבת אפילו בתר דשכיב אסור לאמץ עיניו (דיניה, ובשבת אפילו בתר דשכיב אסור לעמוצי (דשביב והדר מעמין (מאמין E) כו' אסור לעמוצי (ולמיעמץ בו' דשביב והדר מעמין (לאמוצי בו' אסור לעמוצי also in b. Shab. 108 b. In the citation from the Mishnah and Bar. F has מעמצין ,לעמין : ע comp. Shab. 77 b. Syr. אמאצלה לפומה (Levy, s. v.) [Mand. באנות, SR. באנות בוון אומין (אמצלה לפומה בוון אומין).

וודתא ולמיחש ליה לבושיה, read with E and F ילמיחש ליה לבושה; p. Kil., IX, 32 d: חיט, דחייטיה לגלימא b. Men. 37 b: דחייטיה לגלימא. &c.

67. No. 96: מאיסא, see above, sub 61.

ואפי' בחמי חמה משום דקרירי ומיסרק מזייה ולא עיילין ... E and RNZB. בהו מיא ואפיל' בחמי חמה לא משום דקרירי אינין ... E and RNZB. בהו מיא שפיר ובחמי חמה לא משום דקרירי אינין ומכריך כו' בה (בהו) מיא שפיר ובחמי חמה לא משום : (tirefers accordingly to דקרירי. ומיסרק מזייה דילמא לא כו' ואפילו בחמי חמה דמשרו ... B., 626 מיזיא וקרירי מסרכי מיזיא ולא כו' ואפילו בחמי חמה : B., 626 מיזיא וקרירי מסרכי מיזיא ולא כו' ואפילו בחמי בחמי המשום דקרירי מסריך מזייא ולא כו' ואפילו בחמי המה ... Therefore read here מסריך שיער כו' הלב כרוכי מסריך שיער כו' אינון ומיסרך.

Ibid.: 'וצריכה למיטרא רייטה בו', E: אוצריכה למיטרא ברייטה פוליטרא וצריכה למיטרא (RNZB.: אוצריכה למיטרא למיטרא למיטרא מסרקא (דרייטא אוצריכה למיטרא מסורקא ברייטא ברייטא (דרייטא אוצריכה למיטרא מסורקא ברייטא ברייטא למיטרא מסרקא ברישא 'to begin', מיטרא ברישא 'to begin', מוצריכא למיטרא מסרקא ברישא 'to begin', אוצריכה למיטרא למיטרא למיטרא למיטרא מסרקא אוצריכה למיטרא אוצריכה וואר הייטרין וואריכה הייטרין מסרוקא הוואר הייטרין וואריכה אוצריכה למיטרין מסרוק בראשה בו', hence he had before him the correct reading למשרא from 'throw'.

וכי גדלה לה למיזייה לא תקטרינון לרישי צוציתא דומני' בולה לה למיזייה לא תקטרינון לרישי צוציתא דומני', דמקטרא כו' לראשי, F and E: לראש אוציתא, HG., ed. V.. ibid.: לראשי צוציתא זימנין דמיקטרין, B. ibid.: לרישי צוציאתה זימנין דמיקטרין, pl. צוציתא אומנין דמיקטרין, as צוציתא צוציות בה' ראו מוציתא אוציית ראשי אוציתא אוצית ראשי אוצית ראשי אוצית אופח. 42 a (= She., No. 127), Hebr. אובית אופי אופיי

בעלי הנפש RABD. בעלי הנפש, 20a cites: דחמימי משרו מויא וקרירי מסכסכי

י צוּצְיְהָא 'lock, ringlet'. לרישי in the ed. and HG. supports the pl. אוֹצְיָהָא also Mand., Das Johannesbuch, ed. Lidzbarski, p. 165, 2.]

ובעידנא דטבלה לא תסרוך עילוי כו' ולא תיבי ולא ברזי ברזי רפול מוייה וכו'—read with E, F, and RNZB.: תיכי (תיכרוך) תיכי (Levy, s. v.) pl. of תיכה, Anan. Hark. 8: תיכת, חיכר, Mand. 'thong', Syr. דֹלבה, תַּכתא (Nöldeke, Mand. Gram., p. 103, comp. also 172); as to ברוי F has the following gloss (which is derived verbatim from 'Aruk, s. v. ברוא , to Hag. 9 a): בראמ' בי׳ רצועה כראמ' (read מעיקרא משכא והשתא או בריוון; later, however. the quotation 'מעיקרא כו was cancelled.65 A correct explanation was furnished also by RNZB. in העמק שאלה. מיקטרין as above; but RABD., l. c., cites: ולא חיכי דקמיטי וכו', likewise ס' המליצה Bacher, Hebr.-Pers. WB., 44, 5: נקרא מיל כי בנרנד : with explanation , אברזי דקמטין עילוי מויא אבר מוי, 'stilus (!) quem super crinem legant' (Bacher). Talm. 'to bind (vinxi), Git. 47a and Sanh. 95a (with the gloss כפתיה, see ד"ס: She., my Fragment,  $\mathcal{FQR}$ ., 1914, IV, 420<sub>20</sub>: וקא קמטין ליה and 421, (comp. FQR., 1914, V, 97): דאתא ואשכחיה דקמים 'to compel'; Syr. קמט, vinxi (see ibid., n. 14 and 18); Arab. قَمْطُ 'to bind', and also specially: to wind a fillet about the head, דקמיטין or דמיקמטין is therefore probably the correct reading in She. instead of דמיקטרין, which caused דמיקטרין, mentioned before.

ואי אמשכינון מבראי אגב מרזיבא ירדו ואזלו אגב מקוה לא : Ibid.: ואי אמשכינון

נולא תיכי Likewise cited by RABD., ibid. : יולא

הברון 'Aruk, s. v. אברוין אברוין 'Aruk, s. אברוין 'ארווין אברוין 'קראי (probably from R. Hananel : הוא פרטין ובליטון פרטי ובליטון פרטי נקרא (see Fleischer, Levy, I, 277); Gaon, Kel. XXVI, 7, s.v. משכא רישרו עילוי סרנא: אברוין אברוין translates משכא דישרו עילוי סרנא:

פסלי, likewise MS. Petersburg (ed. Wilna, III, פחלה, p. 12): אנב מרזיבא אגב אמשכינון מבראי אגב מרזיבא, F: מאבראי אגב ואפי' (!) למקוה, RNZB.: אגב ברזינא (!) אגב ברזינא; but also RABD. and SMG. מרויבא have מרויבא. Nevertheless אגב מרויבא is probably an old error by a copyist (who had also abbreviated the She.), caused by the following: ואי אמשכינון איידי מרזיבא; indeed it is wanting in HG., ed. V., 85 c: ואי אמשכינון מבראי ואס המשיכו לחוץ ונפלו : 104 , ה' ראו (= B. 627), ודרו ואזלו למקוה אבקות. Besides, our She., as already indicated, is considerably abbreviated; for the ואי אמשבינון איידי מרויבא was originally an independent 'question', בעיא, as it is still preserved in Geonica, 371: אינמי אמשיך מיא מארזבא ער אתו למקווה מסלקא ליה טבילה כו' As to ברוינא of the MS. RNZB., it is hopelessly tangled and against all the old witnesses. ירדו ואולו. Instead of ירדו HG., ed. V., has ודרו, 65a read ורדו from רדא ' draw' (of water), 'flow'; Targ. נוולים = רָרָיָא.

 $\it Ibid., ed. Wilna, II, II7 (from MS. = E and F): ושדי להו דפרדסא כו', likewise E: ויטדי להו דפרדסא כי היכי דניתברך! <math>\it F: 100., ed. B.$ 

<sup>654</sup> RABD. op. cit., fol. 22 a : 1371.

(probably from the Hal. Pesukot), 643: במשקיעא ; Temim  $De^{\epsilon}im$ , No.132, in the name of Jehudai: במשקינא; R. Jeruḥam, XXI, 2: במשקינא (!), the Comm. MS. RNZB. had במשקינא: כמשקינא במקום יטמשקין הברם כי היכי שיתברכו פירות הפרדם . On משקיעא comp. A. z. 37 b: מיא בשיקעתא דבנהרא comp. A. z. 37 b: מיא בשיקעתא המיא ביי

Ibid.: נופני מאן החית ביה וופני דפרדיםא מאן דהוה ליה סוגיא בפרדיםא. The Comm. Cod. Berlin, fol. 223 מוניא בפרדיםא נטיעה חדשה וי"מ גדר the latter is also the correct explanation; Targ. סוניא עוויא אוניא מוניא מונ

Ibid.: אינמי האי פרחא אילנא הוא כו' דתניא צלף כו' אלמא כיון דקא מיתאכול בשתיה ירק הוא E: דמיתכיל בשתייה ירק הוא, MS. (see the marginal gloss and p. 182) RNZB. and F: דמיתניל בשתייה (in F בשתייה written over it!); read: רמִיתְכִיל בשַׁתֵּיה) רקא מִיתָאַכִיל בשַׁתֵּיה) 'since it becomes consumed (dry and faded) within a year' (בלי = מיתכיל), as HG., ed. V., Berakot 7 b (B. 56-7): הרי צלה דיבש לנמרי ופארי משרשיו כו', comp. ed. V., 8 d below (= B. 72). in the name of R. Ahai (missing in She.). פרחא is 'caper-plant', Syr. עלף (Löw, 265) = נצפא (נצפה – פרחה : Ber. 40b; פרחא , נצפה Responsa, ed. Hark.. No. 378 (extracted in 'Aruk, s. 2'. פצלף): הוא צלף והיא נצפה ובלשון ארמי פרחא. The Gaon reads also Ber. אמר רנב"י פרחא נאטעי אינאשי אדעתא כו' (comp. in addition Levy, s. v.); HG., ed. V., 7 c above: מידי דהוה עקר פרהא (= ed. B., 57); V., 8 b above: עקר פרהא פרי האדמה (ed. B., 57: 'פשא ופרחה כו'). Further here below: מימר אמור רבנן פירא דפרחא מיחייב בערלה בוטיתא ווראי פירא הוא

<sup>66</sup> Comp. Aptowitzer, MGWJ., 1911, p. 637.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> F has also below : שתייה ודאי (over it: כשותא!), likewise the Comm. MS. Berlin, fol. 223 a : שתיי והן תאני והן כמין confusing it with שתיי, Ber. 40 b.

<sup>67</sup>a [See now, J. N. Epstein, Jahrbuch, Frankf., XII 1918, 121.]

שותא וודאי לאו פירא הוא כו' מיהו פירחא פירא הוא ומחייב בערלה שותא וודאי לאו פירא הוא כו' מיהו פירחא פירא הוא ומחייב בערלה see Low, l.c.; Responsa, l.c.; and Levy, s. v.— פירחא פירחא is represented in the sequel by קפריסין, the 'caper-blossom', Talm. אחף, מכרחא מכרולוה לפרחא דבוטיתא ואיקיים בוטיתא מכרילוה לפרחא דבוטיתא ואיקיים בוטיתא מכרילוה לניצא פרחא בוטיתא א. בוטיתא see Low, ושקלוה לניצא פרחא בוטיתא הבוטיתא ואיקיים בוטיתא ישקלוה לניצא פרחא בוטיתא א. פרחא פרחא פרחא פרחא שלף דניטעי אינישי אונישי פרחא פרחא פרחא פרחא פרחא בוטיתא הפרחא בוטיתא הפרחא בוטיתא הפרחא בוטיתא בוטיתא הפרחא פרחא בוטיתא בוטית

Ibid., end, read with E and F: וקרו ליה קביזא וקרו ליה קביזא וקרו ליה א וקרו ליה קביזא וימנין (F: או , margin after אוימנין, פו').

אמרנא אלא כו', E and F אמרנא, likewise No. 117: אמרנא, F אמרנא, But אמרנא, But אמרנא is not a scribal error: Onkelos and Palestinian Targ. אמרנא, אמרנא (Hark., אמרנא) אמרנן אמרנן (Dalman, 245); Anan אמרנן (Hark., 516, 158, &c.); Geonica, 131, אמרנא, 1394 אמרנא. In She. also No. 103 F: מימר קא אמרנא (see above, sub 20).

 ?), Men. 33 b =בית שער 'a small block-house' outside the gate ('a watchman's hut').

בגון דחשיל ואתי איהו שליף ליה מישלף אינמי קא פסיק להו (F מיפסק כו' על נותק לא כל שכן דשליפין (דשליף) לנמרי מישיל עקור בפחדיה, the Comm. MS. Berlin, fol. 239 a has: חשיל עקור בפחדיה, properly 'draw, draw out, tear out' (but still let hang), I.Iul. 93 a: ביעי חשיל, 'testicles

המעיקרינהו In this She, in Tanh, חקת 2: דמעיקרייהו, ed. Buber, 28: דמעיקרינהו. See also Addenda, No. 23.

torn away but still suspended from the body', according to the correct explanation of Rashi (comp. מרלא קא בריין הני הוו לישלי 'torn out totally', as Shab. 152 a: עיקרא שליפא 'castrated he-goat', comp. above, sub 50.

73. No. 107 end: מהו לכשכושיה, read with RNZB., E, and F לשכשוכיה.

74. No. 111: 'ובי ברשות כו' הדרי בקא מסגן לגבי הדרי ברשות כו' ורחפי הדרי מסגן לאפי הדרי מסגן לאפי הדרי כו' ורחפי בהדרי ורחפו הדרי הדרי הדרי מסגן לאפי הדרי כו' ורחפי בהדרי is not substantiated in the Bab. Talmud.

Ibid.: אירקא בו' , F אפחת מעירנא (E אירקא דאוקה אפחת פוירנא אפחת בו'). RNZB. אירקקא (הוויקא הוויקא). אירקא אירנא אירנא אירנא (אירן אוויקא אירנא וויקא אירנא אירנא וויקא) אירנא אירנא (אירנא וויקא אירנא וויקא). אירנא אירנא אירנא אירנא אירנא אירנא וויקא אירנא איר

75. No. 113: חודאי מעה בציר מרנקא אלתר מור מחילה. In the Bab. Talmud only מאלתר מיאלתר; HG., ed. V.. 6 d: מאלתר ואלתר ואלתר דמברך כו'; but also Tamid 32 b, MS. Florence (in Margolis, Grammatik, 37\*): אלתר תקל.

או דילמא ביון דובין איניים מאניה לא מובן אלא : Pid. below, F: או דילמא ביון דובין איניים מאניה לא מובן אלא כנה ולא יהיבנא ליה בדני יתירי במפרים דמי אחסנא דלא ישוה אלא מנה ולא יהיבנא ליה ואמר : אחסנא from אחסנא on cancelled; ed. V. for יאמר : אחסנא 'is it established'?' is it true'?

קלה. No. 123 end: ינון דמיינכין ברחמי עד ימן נעילה כו' (E perhaps רמשחין, RNZB and E רמשחין (E perhaps רמשחין). 'Aruk. א. ז. המנהי (E perhaps). 'Aruk. א. ז. ולהי (חסנהין), און (חסנהין), ולהי (חסנהין), ולהיין, ולהי (חסנהין), ולהי (חסנהין), ולהיין, ולהיין

רמנגהינן. 'Aruk knows also of another passage in b. Nid. 65 b: דמנהי בה מפי, Rashi אאני כתובה דמגהי. Rashi דמנהי.

78. נקט – לקט No. 128: נקט – לקט ביומא דשבתא או לקיט (פירי כו', F: או נקים פירי, likewise HG., ed. B., 114: ומאן רמבשל בשבתא או דמנקט (ed. V., 21 d: רמלקיט); Anan, ed. Hark., 72 above: נקוטי ירקא ופסוקי אתרוגא. Bab. פנקט. כי הוה אולינן בתריה דר' יוחנן למיכל :gather', Ber. 44 a לקט פירות גנוסר כי הוינן בי מאה מנקטינו ליה לכל חד וחד עשרה עשרה כו'; Shab. 142 a: ולישרינהו לפירי ונישרי לאבן ונינקטינהו בידים: ibid.: ולישרינהו ולינקטינהו (Rashi ילקטם); Pes. 40 b: מנקטא ליה אימיה בארבי 'picked (gathered) it (the wheat) up in troughs'; B. mez. 83 b: נקוטאי (with the variant in 'Aruk לקוטאי) 'snatched together, gathered together' (= התלקם Jud. 11, 3, Levy, s. v.); Yeb. 42 b: מנקים ואזיל הלכתא מניה; Abot di R. Nathan, XVIII: מנקט יפה יבה 'gatherer'. On the other hand Mand. נקט = Bab. נקט 'hold, seize, take' (Nöldeke, Mand. Gramm., p. 54, n. 1); likewise in the writings of the Geonim: Responsa, ed. Hark., No. 65, p. 30: דלקיטי מנהאנא (= רנקיטי; No. 232, p. 110 : דלקיט שטרא (n. 6!); No. 65 (l. c.): והכין לקיטי מפומא דרבואתא דעלמא כלשון הזה ; No. 241: והדין כללא הוא דלקטינן : No. 386; כללי דלקיטי להו רבנן (n. 6!= נקטינן frequently in Bab. Talmud) 68; No. 376, p. 193: דאו נקטת (ברי לקטת (ברי לקטת ); Responsa, ed. Cassel, No. 92 end:

 $<sup>^{68}</sup>$  No. 387. p. 202 : 'ונקיטי רבנן בייבוועה is probably, as in many other cases, a correction by Harkavy !

Ibid.: מבישל אסור כגון שקיצץ לו דלעת ולא היה לו חולה מבעוד (wanting in b. Hul. נמי חזי לבהמה כו' (wanting in b. Hul. 15 b). בי חזא בכנייהו הזא (at their stem', and ibid., 48 a: בוצין מבניה (accord. to the reading of the Geonim (Responsa, ed. Hark., No. 395). Syr. e. g. Anecd. Syr., III,  $35_2:$  מיך ורדא דהיא דמחלקט מן כנה (Geop.,  $97_4$  (see Nöldeke, Mand. Gram., p. xxviii, n. 1).

למיחיש ליה בעי לפרחווי נפישיה מיניה כו' מיבעי ' 79. No. 129 למיחיש ליה בעי לפרחווי נפישיה מיניה למיחיש ליה וברחווי נפשה מיניה, Mand. and Syr. Pers. כמבה ' be careful', 'heedful' (see Levy, IV, 103, and Fleischer, 228 b; Nöldeke, Mand. Gramm., p. 272; PSm. 3241). In HG. also וצריכה ' HG., ed. V., 85 c: דאמ' כו' אישה לא תשבול בנמל, ed. B., 627:

<sup>88</sup>a See Addenda, No. 24.

יטמ"ק אבינכיהון (אבינכיהון המא 'Aruk has also Ker, אבינכיהון התנא יתהון פניהון (פל המא אבינכיהון, ed. בבונכיהון from MSS. בבונכיהון

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> [r. משוכנא, with המליצה (s. Horowitz, MGWJ., 45, p. 86, No. 98 'slime', Mand. שיכנא, Assyr. šiknu, s. Lidzbarski, Das Johannesbuch, II. 52, n. 4.]

במור) וצריכה להרחיק עצמה מן הנמור : 104 ה' ראו, (!) לפרהוקי = נמור).

80. No. 130: חבריה בהדי חבריה מילתא ליה מילתא ליה מאן דאית איהב דאילו מאן דאית ליה מילתא הדינא בהדי חבריה (E: יהיב ליה בי דינא וימנא (E: יהיב ליה בי דינא וימנא לבית או (similarly RNZB.), F: (also RNZB. יהיב (יהיב (יהיב יהיב או לשמע לובית או ליה וימנא בי דינא דינא בהדיה over the line). Similarly in the 'Gaonic Decrees and Documents' by Aptowitzer ( $\mathcal{FQR}$ ., N. S., IV, 32 ff.), I4, II7, IX10.

או. No. 137, read with E and F: והאי כפא נמי צריך אוריה בנו דורא

אם מסדינת הים כו' בא להן אח מסדינת הים פוי. פוסוף בא להן בא להן היסוף (ג' similarly Ker. 6 b: 'ולבסוף נכתוב נטף נכתוב נטף בו' and 8 a: דמייתי כולהון וסוף מכפר ליה .

83. No. 143: אסיר לרמוזיה בעייניה ולאחוויי באצבעתיה ולמיעסק ולמיעסק בעירנא דקא קרי ק"ש דאמר כו' ואל יקרוץ בשפתותיו , בשפתתיה בעירנא דקא קרי ק"ש דאמר כו' ואל יקרוץ בשפתוחיו ; HG., ed. B., 23: ימיעסק בשפתיה כו' ולא יקרוץ בשפתוחיו , ed. V., 2a: ימעקין בשפתיו , ed. V., 2a: עקרין בשפתיו . Accordingly we should probably read here: עקק שקס ולמיעקס , see 'Aruk, s. v.) 'bite the lips'; comp. Mik., VIII. 5: עקקי שפתים , עקקי שפתים עקקי שפתים וואס. If עקקי שפתים in Isa. 33. 19, but this is hardly certain.

Ibid.: מינני במילתיה (E wanting), RNZB. למינני (misread from למינם); HG., ed. B., 24: למינני (שינני : HG., ed. B., 24: למינם), ed.  $\underline{V..}$  1 d: ולא לינמנם מיליה : the Comm. MS. RNZB.: מִינַם (העמק שאלה : see שאלה), ed. כמינם בק"ש.

84. No. 152 : וכן הלכתא דברא (likewise in the manuscripts); in the She. MS. St. Petersburg (ed. Wilna, III, fol. וכן הלכתא דרברא בישראל בעניינא הדין (see העמק ibid.); b. Ber. 45 a, &c.: דו מאי עמא דבר  $^{70\,a}$ . That

<sup>70 [</sup>See now MGWJ., 1919, 257 f.]

closing sentence is preserved once more in Hebrew in II, אחרי, (surely from She., but is wanting here) end, p. 164: וכן הלכתא דָבְרָא בישראל בישראל.

85. No. 165: א"ר חייא בר אבי' אגא מרישי כלי זוטרי דרב הונא והוו כו' (E מראשי זוטראי, F מראשי כלי ומרישאי (מרישאי כלי). The whole is wanting in Ket. 106 a. Comp. especially Hul. 49 a: אבא מרישי כלי דרפרם הוה (Sabora!) אבא מרישי כלי דרפרם הוה יטערי In Gaonic literature we find the pl. in addition ישערי פרק, fol. 17 b, No. 7: מילתא בעי לה כמה בלי (= כלי = כלי) מן קמי רב שמואל ראש כלה; Ittur, I, קידושין, ed. V., 108 d correctly: זוטרי . לרישי כלי: יקום פורקן in דיקום כלי: לרישי כלי doubt to כלי 'small Kallas' (not 'small Reshe-kalle'). A 'great' כלה is mentioned in HG. ניטין, ed. V., 79 a (ed. B., (בבלה רבתי כו' : correctly בעו רבנן קמי מר רב חנינאי גאון בבלה רבתי כו' in Ittur, שלישות, ed. V., 29 b, Or Zarua', I, No. 724, and שערי צדק, Porta 2, No. 6. For this כלה רבתי, however, R. Samuel b. Ḥofni Gaon gives בחדש כלא, Adar or Elul: Responsa, ed. Hark., No. 312: אבל כתב בעל ההלכות כו' ששאלו החכמים את מר רב חנינאי גאון בחדים כלא, comp. HG., ed. V., 138 d below: אילו פירושי דפריש מר רב חנינאי רייש מתיבתא (see above sub 1, comp. above, p. 301). [On the other hand this כלה רבתי is found also without the Metiba. R. Sherira in his Epistle: ואתו לבגדאד ואיתרמו בבי כנישתא דבר נאיטלא בכלה רבתי, 'probably, as suggested Mann, FQR., 1917, 466, they held this gathering in the presence of the Exilarch (רגלא דריש גלותא!) who must have had his residence in Bagdad'.] Here then it becomes absolutely necessary to ascertain the real (etymological) meaning of the word כלא), about which so many attempts have been made (see recently Halper in FQR., 1914, 546), but all of them hardly satisfactory. The meaning is demonstrated СС VOL. XII.

clearly and surely in a passage of the Gaonic literature, which, as usually, has avenged itself fearfully for the neglect in which it was placed. Responsa, ed. Hark., No. 212, has אותכה בכלא דנשי instead of the Talm. (Ket. 60 a) אותבה בדרי דנשי (cdה) כלא אותבה בדרי רנשי (row', שורה, which also fits exclusively כלי in שערי צדק מו בער לה במה כלי) 'several rows'. Now the דיש כלה, in accordance with his name ('head of a row'), was actually the leader of a 'row' (שורה) of ten men, see Nathan ha-Babli; Ber. 57 a: ראש parallel to ראש ישיבה. Etymologically it belongs, as was already suggested heretofore, to בָּלִילָא ; hence בַּלָא literally 'something round, a circle' (comp. סנהדרין היתה נורן ענולה!), then the 'rows of scholars' in the Metiba and the months of the כלה, i. e. the months Adar and Elul during which the scholars filled up the rows and occupied their definite places (otherwise they were not so exact in the order of seats, see Nathan ha-Babli), hence Talm., יומי דכלה (B. k. 113a), יומי דכלה (M. k. וה בכלה, וה ברשיתא רכלה (Ber. 8b), במסכת כלה (Taan. 10b), Gaon. כלה דאלול ,כלה דאדר ,חדש כלה ,(Sherira) ירחי ,ירחא דכלה. Then כלה is also used for the more restricted Metiba, in opposition to תרביצא, b. Men. 82 b: 'בתרביצא אמרי וכי וכו' (so Aruch, s. v. תרבין, edit, בכלה לא איתמר); further for the single lecture (see below) of the Resh Metiba at which at least one 'row' of ten men had to be present, b. B. b. ביון דמלו בי עשרה פתח הוא ותנא לפי שאין פותחין בכלה פחות : 12 a

יף Possibly the common Arabic אולל, pl. אולל, pl. אולל, pl. יאלל, pl. אולל, pl. יאלל, pl. יאלל, pl. אולל, pl. אולל, pl. אולל, pl. אולל, pl. יאלל, pl. אולל, pl. יאלל, pl. יאלל,

מעשרה (similarly Yeb. 67 a and Zeb. 92 a; אייתי לי בי עשרה וואימא לך קמייהו וכו'), Suk. 26 a: ועייל לכלה בי רב ועייל לכלה. is therefore, as stated above, as much as ריש כלא a title which was given by Rab Sherira Gaon to Rab Shemarya b. Elhanan: ראש שורת נהרדעאי ( $\mathcal{FQR}$ ., VI, 223). which would correspond to Aram. ריש כלא דנהרדעאי. Now Rab Sherira states further that the 'row' alluded to is a 'great row among the three rows of the Yeshibah' (ולולי כן לא שמנוהו : (לנו למשנה ולא שמנוהו לראש בשורה גדולה משלש השורות של ישיבה a 'great row' ורא רבא is mentioned by R. Sherira also in his Epistle: ומר רב מבשר גאון סמכיה בדרא רבא (Neub. I, 41), and by Rab Zemah b. Solomon in his responsum (Ben Chananja, IV, 141): רבנן קשישאי דדרא רבא in חכמים הסמוכים שהם כו' =) שהם במקום סנהדרי גדולה Amram, Responsa, ed. Lyck, No. 56, see Eppenstein, Beiträge, &c., p. 15, and appendix, ibid.). In the Mishnah Sanh. 37 a we read: סנהדרין היתה כחצי גורן ענולה כו' ושלש שורות של ת"ח יושבין לפניהם (סנהדרין before the) כל אחד ואחד מכיד את מקומו הוצרכו לסמוך סומבין מן הראשונה; Tos. Sanh., וכן היה ר' יהודה אומר כל עיר שיש בה כדי ג' שורות של : III, 5: (ed. Zucker) עשרים עשרים ושלשה כו' ראוין (ראויה) לעשות סנהדרין mandel: שלשה ושלשה), and ibid., b. 17 b: עשרים ושלשה כנגד סנהדרי קטנה ושלש שורות של עשרים ושלשה הרי תשעים ותרתי. They are mentioned also at a later date: Gen. r., 70. 8: והנה באר בשדה זו סנהדרין, והנה שם שלשה עדרי צאן אלו שלשה שורות ברי עין : Lev. r., 30. 11 ; של תלמידי הכמים שהם יושבים לפניהם כו'

כשיעור יטיטעום : p. 26 : ישיבה often by ישיבה : p. 26 היטעום כשיעור יטיטעום : p. 26 ישיבה בימי ישיבה (לא נתן זמן לבני כלה בימי ישיבה : 64 הכם וילך לישיבה (ועייל לכלה) לא נתן זמן לבני כלה בימי ישיבה וkewise R. Natronai, Ibn Giyath, II, p. 69 מספידין אותו : cth וכלה דארר בישיבה של אלול ובלה דארול וכלה דארר בישיבה של אלול ובישיבה של ארר.

<sup>72</sup>a (נהרדעאי), with Mann. JQR., 1918, 352.

הדר זו סנהדרי גדולה כו' וענף עץ אבות אלו שלשה שורות של תלמידים כך הן ג' שורות של תלמידי : Cant. r., I, 15. 2: שיושבין לפניהם כו' מכיר כו' אחד ואחד מכיר כו' ibid., IV, 4.6: הריקן שבשלש שורות רצוף תורה כרמון הזה ואין צריך לומר מבעד and were probably an לצמתך על היושבין בסנהררין עצמה essential in every great Yeshibah in Palestine as well as in Babylonia. These are then no doubt 72b the 'three rows' mentioned by Sherira (שלש השורות של ישיבה), one of which was a 'great row' (שורה גרולה). They consisted (according to Tosefta and b. Sanh. 17 b, see above) of each twenty-three members. The first row, of ten members in Sura, but of twenty-three in *Palestine* and probably also in *Pumbedita*, 73 was called שורה גדולה, דרא רבא. In contrast to this the next two, or six (which in the Yeshibah of R. Huna probably were followed by several others) must have been called כלי זוטרי 'small rows'. However, the order of seats and rows in the Gaonic Yeshibot still requires a thorough investigation.

A further nuance of this meaning of כלא 'circle' is credited to Sherira Gaon in his *Epistle*, ed. Lewin, 94 (see his note): דהכי תקינו רבנן לתנויי בכל כלה תרתי סרי comp. מתיבאתא חסר ויתר והאדר תלמודיה כוליה בתלתין שנין שנין.

 $<sup>^{72\,\</sup>mathrm{b}}$  See also Ginzberg, Geonica, I, Additions, 207, and Marx, ZfHB., XIII, 72.

The same is told by Nathan ha-Babli (of Sura!), seven rows with ten in each, which were followed. as Nathan expressly states (דעם שאר), וכל התלמידים יושבין אחריהם, further התלמידים יושבין אחריהם, further התלמידים יושבין אחריהם, further איש שהם כד' מאות איש by more benches, an assumption rightly made by Frumkin, in his introduction to סדר רב עמרם, I, Io, from the phrase אנחתיה אחורי שבע דרי בדרא בתרא אנחתיה בדרא בתרא בתרא בתרא בערא בערא בערא בערא און. In Palestine, however, the rows seem to have had twenty-three each, together therefore sixty-nine and including the seventy originally, it is true, the three rows were not included in the seventy). It is not impossible that Pumbeditha likewise had the same arrangement.

נס that S. ha-'Ittim, 248: ואמר מר רב שרירא בפירושיה (in the explanation of פרשייתא דכלא) דקרו לי' כלה והשנה תרי כלה והמנהג שקורין חצי התורה בכלה דסיתוא והשנה תרי כלה והמנהג שקורין חצי התורה בכלה דסיתוא פר' בכלה דקייטי כו' Properly 'a cycle' of twenty-five weeks, 'a semester'.

אס מי שרי ליה למיפק בנורבא; and below: מיסם גורבי אין, and below: מיסם גורבי; אורבי אין, מיסם גורבי אין, אורבי אין אין, אורבא אורבי אורבי אורבי אורבי אורבי אורבי אורבי אורבי אורבא. אורבא אורב

מאן דקא בעי למיעל לרוכת' דאיכא עקרבא מי שרי ליה : abid.: מאן למיסם מסני , E and F דאיכא חברא; HG., ed. V., 30 d.: למיסם מסני חברא likewise, כדוכתא דחַבָּרא, ed. B., ובא לדוכתא דחורבא, likewise cited by R. Isak Ibn Giyat. חברא, Syr. (1) 'darkness', b. הברא, Mand. הבארא (Nöldeke, Gram., p. 61), and (2) fossa, fovea: דוכא איכא רלית זהרא למחר ח"א דבנינשא כאמת פחתא ואנמא ונובא וחפרא בארעא PSm. 1185 [see now Löw, 'Lex. Miscellen' in Hoffmann's Festschrift, p. 124, No. 8. The ⊓ is—against Löw—no scribal error, but stands to the Talm. הברא, in the same relation as Gaonic to the Talm. נהמא, Mand. להמא, see above, sub 18]. For למישרי מסאניה (E מסאניה, F למישרי, מסאניה, HG., ed. V.: וקא דחיל למיעל בלא מסאנא מן עקרבא או מן ריחשא, ed. B., 154: מסאנא בלא סיאמא בו' (not סיאמא inf. Pael), מסאנא ,מסאנא , likewise Neo-Jud.-Aram. קימקה, Hashiloah, XXIX. 319, 1. 8 from below.

סיים in Babylonian frequently in connexion with מכאנא, once even למסיימא, Git. 56 b: הוה סיים חד מכאנא בעא למסיימא

<sup>&</sup>lt;sup>73a</sup> But also חברא, Hor. 12a, likewise Ker. 5b Fragment Schechter (5:6): אהל מעד also 'Aruk s. v. חבר old Edd. and אהל מעד אהל מעד אהברא, חברא הברא הברא. Anan. Hark. 77: הבארא).

לאחרינא. It is equivalent to ס"ן (denom. of לאחרינא). Syr. ס"נא, Hebr. אָבָּוֹן (Isa. 9. 5: ס"ן (סואן פּיַן, Hebr. אָבָּוֹן). אָבּין (Isa. 9. 5: סיין (סואן פּיַן, אַבּין). שאנא changed in Babylonia to ס"ט with ט through assimilation with the immediately following אטאנא (but has nothing whatever in common with סטאנא (שים, סים (but has nothing whatever in common with out (שים, סים אולה (but has nothing whatever in common with i, so that people even said סים, מיסם נורבי (Taan. 12 b), טסייםי אפנחא (שים נורבי (HG. and Anan, see above). Nay, it even reacted on the substantive סיאנא (see above). Nay, it even reacted on the substantive סיאנא (see above). A trace, however, has remained: the is preserved once in the part. pl., in M. k. 24 b, where R. Solomon b. ha-Yatom has in his comm. (p. 112): שנועלין מנעליהן איל מנעליהן איל מנעליהן (see the note of the editor), R. Ḥananel שנועלין מנעליהן (ססני (בסני בסאנא (בסטיני בסאנא (בסני בסגא (בסגי בסגא (בסגא (בסגי בסגא (בסגי בסגא (בסגי בסגא (בסגי בסגא (בסגא (בסגי בסגא (בסגי בסגא (בסגי בסגא (בסגא (בסגי בסגא (בסגא (בסגי בסגא (בסגא (בסגי בסגא (בסגא (בסגא

87. Finally let me state some peculiarities of the manuscripts E and F:

(a) E has מצי instead of מצי throughout, likewise the Comm. MS. Berlin, oct. 333. The 'indicates, it is true, a half vowel, which is especially frequent in Gaonic writings, like אָמִירָא (= אַמִירָא , Responsa, ed. Cassel, No. 91, fol. 32 a bis), אַמִירָא (בּיִּחִילָּה, Anan, ed. Hark., 11 bis), and the infinitives מיחיבעיה, מישיקליה, מישיקליה, מישיקליה ופּרַבִּיסָה (see Anan, sub 2); comp. in addition Geonica, 34 bis: כּחַילָה ופּרַבְּּסָה (בַּחַילָה ופּרַבְּּסָה ). [Here we expect, however, a long vowel,  $\bar{a}$ : שׁבָּי . But the 'is no doubt a sort of Imâle (c̄ or  $\bar{\imath}$  instead of the long  $\bar{a}$ ): so also Responsa, cd. Cassel, No. 91, fol. 31 b: מָנֵי שׁבְּי (in accordance with the MS. ! 73b); Responsa אָר ווֹן, אָר וּיִנִי בְּלֹי , ווֹנִי בִּלֹי , ווֹן, ווֹנִי , ווֹנִי בִּלֹי , אַר , ווֹנִי , אַר , ווֹנִי , אַר , ווֹנִי , אַר , פּבָּר , אַר , אַר , פּבָּר , אַר ,

<sup>&</sup>lt;sup>73b</sup> [Hence my remark in the Festschrift, Ad. Schwarz, p. 321, is to be corrected.]

(ditto), p. 406, l. 8 (ditto), p. 423, l. 17 (סרב חיני) (on the side of חונא , Schwarz Festschrift, p. 320 ff.); furthermore ביעיי (they read probably בָּעִיאָ , comp. Syr., not בִּעִיי , R. Sherira's Epistle, ed. Lewin, p. 66 b and 68 b bis, likewise Giyath, I, 70 (on the side of בועיא , see my Rechtsgutachten' in  $\mathcal{F}$ ahrbuch, IX, 283); further HG., ed. B., 346: מיחי (fr. Ķal), comp. also above  $\mathfrak{sub}$  19 מיחי

(b) F has מיחת instead of מיהת throughout, but also מיהא on the side of it.

No. 55: יחתי מיחת הא קא מסהדי תרי , 74: התני מיחת שלפניו מיחת משתמר: 97, דבעידנא דקא נקים כסא מיחת: 77, למול קתני מיחת : 120 , ושטרא מחת מנלן : 115, והתם שלפניו מיהת . 120 יעל בעל כו' , 135: אין הבעל כו' (שמרין margin); on the side of מיהא, e.g. 104: זרעייהו מיהא בקדושה. The etymology of the word is disputed, 'Aruk: מן הכא = מיהת, מן הכא = מיהת ; מן התם = מיהת Levy: מיהת מיהת (!); Margolis: מיהת from היה, היה 'be'. But none of these is satisfactory. At all events we must not confuse it with מיהא which is merely written plene and stands for אסה (מסא) 'from this', 'from here', so the frequent פשים מיהא הדא, as proved by a comparison with Naz. 13b: מיהא : Likewise in She., No. 32 מינייהו קדמייתא יטמעינן כו' (so also 541), 118 F: ישמעינן מיהא דמסלקא מיהא דמי ; in Git. 34a and B. kamma סיהא is nothing else but מהבא (against Levy). Otherwise מיהו (on which see above. sub 50), the one being neut. and fem., the other masc. מיהת could then be a constr. of מיהת (considered as a fem. substantive) like בִּינָת. The writing with ה in F could thus be due to a soft pronunciation of n (somewhat like -).

(c) For אורחא F writes ארחא throughout. In the Masorah to Targ. Onkelos אָרְחָא is designated as peculiar

to Sura and אוֹרְחָא as characteristic of Nehardea, ed. Sabbionetta has אורְחָא, but vocalized אָוֹרְחָא (e.g. Deut. 9. 12, 16; 11. 19, 28, &c.) 73c, see in addition below to אני.

88. Of the linguistic material still preserved in *fragments* of *Sheeltot* the following deserve mention:

- (a) In my Vienna fragment ( $\mathcal{FQR}$ ., IV, 420) r., l. 20: קמטין, l. 2: דקמים (so in the MS., see  $\mathcal{FQR}$ ., V, 97) 'compel' (*l. c.*, IV, n. 14 and 18), see also above  $\mathit{sub}$  67.
- (b) From the Genizah fragment published by Ginzberg the יני (בינים) in the Derasha to No. 43, Geonica, 358, must be emphasized. Likewise אוני, HG., ed. B., 638 (in the הלכות פיאה which are probably derived from the She.): יאני (ed. V., 14 b: ימני להו (ed. V., 14 b: יאני להו (ed. V., 14 b: יאני להו (ed. V., 14 b: יאיני להו (ed. V., 14 b: יאיני), the Masorah to Onkelos there is a similar difference between the men of Nehardea and those of Sura: the former have: איטניין, the latter: מסריקא (above, sub 59). Accordingly the pronunciation with i would have been peculiar to the Babylonian dialect of Sura.

89. There are furthermore a series of words which are contained in the HG. in extracts from Sheeltot which we no longer possess but which no doubt belonged originally to the Sheeltot collection. Such are שלאבא (= שלאבא (באבא 'tap', Shab. 112 b according to 'Aruk), שלבא 'tap', Shab. 112 b according to 'Aruk), בלים (HG., ed. V., 9 b; ed. B., 67: אשבול; כליב , ed. Albeck, 55: בענין או אומא (HG., ed. B., 135: אומא יבישא בישא בישא לחמא יבישא וקמניתא דאומא דאומא וא לחמא יבישא וא לחמא יבישא is more correct—from She. No. 74, of which traces are still contained in F: חסין בפסח

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>° For ארדא, e. g. Gen. 33. 16; 38. 16 and Deut. 31. 29.

יסי In the מ', Bacher, Hebr.-Pers. WB., המליצה בסנדהסת 'D, Bacher, Hebr.-Pers. WB., המליצה בסנדהסת יאני בסנדהסת sufficiens est.

משש שעות ולמעלה אסור באכילה ובהנאה ואפי' למשגר ביה תנורא משש שעות ולמעלה אסור באכילה ובהנאה ואפי' למשגר ביה תנורא ובירים [והיכא דהוה לאוקודי תותי קדרה דתנן לא יסיק בו תנור וכירים [והיכא דהוה ליה חמין כגון כעכין כו' מהו כו' ת"ש דתנן כו' קודם זמנו מותר בהנאתו (according to HG.,  $l.\ c.$ ) וואפיי (אחר זמנו וכן הלכתא likewise several words in the She. preserved in HG., ed. B., 70 (אחר זמנו וכן הלכתא לאיתהנויי כו') (ed. V., 8 c; then also some words occurring in the Shee. contained in HG. הלכות לולב (ed. V., 33 b: יום הלכה ואכות לולב (ed. V., 33 d: יום הלכה ואכות יו"ם (ed. V., 35 a-37 b, ed. B., 175 ff.) and סודרא שושיפא (פור אינים א הנילא , ביסא , מנא , מנא , מנא , מנא , מנא אורים בויי שושיפא (פור אינים א , זבילא , ביסא , מנא , מנא אורים בויי בינין לשבר בויי אורים בארים אורים או

All this, however, belongs already to another chapter dealing with the *Halakot Gedolot*.

I feel it a pleasant duty to extend herewith my heartiest thanks to Abraham Epstein [5"t] for his kind permission to make use of his manuscript through the intermediary of the Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums in Berlin. Similarly I am indebted to Dr. Aptowitzer for ceding to me the above-named manuscript which he had used. My sincere gratitude is also due to Dr. A. Freimann for his friendly response and dispatch of the Cod. Merzbacher to the Lehranstalt. Finally, I wish to thank the administration of the library of the Lehranstalt for the great kindness shown me while I was engaged in this work.

#### ADDENDA

### (To Anan)

ו. To the introduction. As an Arabism in Anan Harkavy considers also קבליתא (as I was still able to note in an additional note), Hark., 20: ברכה דסופא נמי מברכינן ברכה ברכה קבליתא. Hark. translates דומה לברכה שלפניה with the remark that it is formed after Arab. פּל 'before'. But the Aram. קבל שינן 'before' in a local sense (in Anan, Sch. 27, 14: קבל שינן 'before our eyes') could very well (as the Hebr. קבל שינן 'before' in a temporal sense, comp. Targ. מן קבל (Syr. אין קבל 'before') שינו פֿיל 'before'. From this פּל הוא מון קבל האין לבליתא לאפניתא 'before'. From this בין ווון האין לבליתא לאפניתא 'before'. From this לפני 'the previous'.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Likewise אתר שידן שיד (16: הילה דילה '16: באתר עידן קרבן הילה 'after' (therefore אחרי, not with Hark. באתר, as Ba. באתר, Dan. 7. 7.

- 2. To No. 1, p. 236, l. 2. Read שרינון instead of ישרינא, see above, *sub* 77.
- 3. [To חור, No. 5 (p. 237). Furthermore, in a Palmyrene text מירא = tayyaru, see Lidzbarski, *Ephemeris*, I, 80, where is suggested. In the same way Nöldeke, in a letter to me dated December 10, 1914, suggests וחבת for וחברת in Land ibid. The verb, however, in this sense occurs also in Mandaic, SR., I, 134: דראר דאיוא תאר מן טיניאוים ארקא תיתאיתא דהישוכא 'came back, returned', against Brandt, *Schriften*, p. 138, n. 2.]
- 4. To אברא, sub 8. אברא in the sense of 'arm' occurs also Ber., 60 a.
- 6. To No. 12. Maybe כביצי is after all to be identified with יבליקי a process followed by Harkavy, comp. צליקי = (sub Addenda, 1), and if so, there must have been a vulgar אָבֿיי on the side of Arabic אָבֿיי.
- 7. To No. 13. Responsa שע"ת ed. Livorno exhibit למירמא on No. 171, like HG., ed. V., comp. also Responsa שע", No. 167.
- 8. בם. To No. 18. Anan, Hark. 65: דפאריש בהו הא בהו תבא הוא הם בּס ... Read בּס , Neo-Syriac בַּס 'thereupon, then', Pers. בָּס, Nöldeke, Neusyr. Gram.

9. To No. 20. To ביני איטפי in A. z. 35 b, comp. p. A. z., II, 41 d: מפני האירם הנתון בין הנקבים.

[10. To No. 21. איקרין for איקרין occurs also in Sherira's Epistle, ed. Lewin, p. 4: איקין קרמנא (see note '1). — יו, likewise Neo-Syr. אין ' go', Nöldeke, Grammatik, p. 53.]

דו. To ער[ו]רא ( $sub\ 24$ ). I abandon now my explanation offered in agreement with Hark. The passage, Anan, Sch., p. 3, l. 4 reads as follows: ערָבי בלא מודרע דכל ב דלא מודרע דכל ערָבי, to be read no doubt ערָבִי במעשר ערָבָּי, Syr. ערָבָא, also ערָבָּא 'sponge, truffle', Talm. Pl. of ערָבָא, Syr. ערָבָא, also ערָבָא 'sponge, truffle', Talm. Anan's decision is against the halakah, Nid. 50 a: ארדא אוווי אווי אווי למעוטי במהים ופטריות, p. Maasr., I, 48 d: עשר תעשר את כל תבואת זרעך דבר שהוא נזרע יצאו במהין ופטריות, comp. also Anan, Hark., 131 and 135. Hark. 3 also is to be read likewise: יפריתו שרי מבריתו שרי (inst. of אישתני מבריתו שרי (inst. of אישתני מבריתו שרי ברכות אווים בו' ווים בו' וויבי בו' אין בהם משום : Comp. לה ברכות אווי בכמילו נוים בו במכסולות (מושל במישל במישל במכסול במישל במכסול אווי אווי במכסול במישל במישל במכסול אווי אווי בהם משום : according to Anan, however, only 'raw', see A. z., ibid., and p. 41 d.

12. מיפרדס. Anan, Hark. 25: אסיר ליה לאדכורי מילי דאוריתא בההי שעתא דקא[ים] בטומאה אבל כד מיפרדם מן עסיקות טומאה סיפרד מיפרד Hark. corrects it to שאטיף ידיה במיא ומבריך כו' מיפרש; the word, however, is explained properly by Rabbi Samuel of Gurgang in his ס' המליצה, Bacher, Ein Hebräisch-Persisches Wörterbuch, Hebrew division, p. 62 b: מיפרדם מי פרדא ל' (conficit); ibid. 70 b: פרדס פרדאכתן מיפרדס בת' Bacher, German division, p. 87: 'Present of פרדאכתו (پرداختیر). The نه is either the retained prefix of the pers. verb or else מיפרדם is an Aramaic infinitive.' To judge from the context (מן), however, מיפרדם is certainly a participle of the ithpa'al: מיפרדס, naturally in imitation of the Persian present. 's signifies in the מליצה the 'rabbinic literature', including also the Hal. Ged. (Bacher, 37) and the שות by Asaph (e.g. Hebr. div., 53 b below). It is very striking, however, that the author included in his dictionary also Anan's המצוח 'D, citing it under the same designation as the rabbinic literature.

13. [אסכא בכא עליהון מים : 7. Anan, Harkavy, 49, 1. 7: סכא עליהון מים פרא בסכא ייטע ייטע ייטע ייטע ייטע ייטע and others, see J. N. Epstein, Der Gaonäische Kommentar, &c., p. 150.

In the Journal of Jewish Lore and Philosophy, I, 348–53, Mann published a fragment of Anan's מ' which contains some new lexicographical data. Here I would like to note only the following:

 (see J. N. Epstein in Fahrbuch d. jüd. lit. Ges., XII, 99).<sup>75</sup>

15. תכחקא, תכחיא. P. 352, l. 7 (= Schechter, p. 29, l. ולתכתקא: Schechter: וקימין בין האולם לתכתיא דכהני; Schechter: לתכתקא, which is more correct. מילים in the Talmud means 'chair', from Persian-Arabic תכתיא; דֹבּבֹיב , תובריא, on the other hand, might be the pl. from תכתיא, from Pers.-Arab. מביי 'bench'. probably in the sense of יבורן.]

#### ADDENDA

## (TO SHEELTOT)

דל. דם, אשר, אשר. To No. 2. The particle סכנערs in Gaonic literature also as follows: HG., ed. V., אריות, 53 b: ומפרש תנא דמאי נינהו שאין להן עליו קידושין וכו' HG., ed. B., 337: משתבע איהו דֿלא הוה: ibid., 374: ibid., 412: ידיענא ביה ibid., 412: לרידי אמר לי גוי דֿאנא זבנתיה מיניה זבנתא ibid., 414: לרידי אמר לי גוי דֿמיניה זבנתא ibid., 414: אמ' ליה שותפיה דֿאת לא אתנית עלאי וכו' Responsa Hark., No. 313: אמ' ליה שותפיה דֿאת לא אתנית עלאי וכו' ibid., 411, No. 33: וששאלתם דֿרַחל אימיה דיוסף כו' ibid.

The particle occurs already in the Aramaic of the Mishna; Ket., IV, 4: א כתב לה דאם חשתביין, so ed. Lowe, MS. M. (תשתבאי), HG., ed. V., 67 c (תשתבאי) and in the Piska in p. IV, 29 a (דֿאין תשתביין).

Moreover, that particle is already rendered by יש in Mishnic Hebrew: Yeb., XV, 3: 'ישהוא בותב לה שאם תנשאי וכו'; Ket. V, 1 bis: אוא פוסף, so ed. Lowe and

ים או in the אין ה' might therefore be rather an Aramaism, the author having derived it perhaps from the Hal. Pes., which may have had צפשא דאוני.

Yerushalmi (29 d, also in the Baraita); Abot, IV, 13: אואל אחרי פוא אחרי פוא אחרי, so cited in סדר אליהו רבא ed. Friedmann, XV, 72: B. b. 154 b: אומר לי או שֿנתחה לי או שֿנתחה לי אום, and Ber. 28 b: אומר שֿלא יראני אדם. Indeed, already late Biblic., Eccles. 8. 14: אשר שומר שֿנם זה הבל (= 1), (= 15. 20: וואמר שמעתי ונו' (= 15. 20: אשר שמעתי ונו', (= 15. 20: אשר נס העם ונו' (= 15. 20: אואסר אשר נס העם ונו' (= 15. 20: אואסר אשר נס העם ונו' (= 15. 20:

- 18. To No. 29. As to אחד, comp. in addition Neo-Syriac טללוך, מללוי 'for', in mountain dialects: טללוי, ומללוי, in Bothan: ללוך, ללי, near Mosul: תחוך, תחי, Nöldeke, *Gram.*, p. 172.
- 19. To No. 47. בדר ווה in the sense of 'set' (of plants) occurs also in the Babylonian Talmud, in accordance with a reading by the Geonim: Responsa אלמה, p. 72, has in the index of the responsa as No. 12: בתרא מימר אמר אמר אמר, by which B. b. 102 b is meant, where editions have: הי מינייהו דעפיר שביר ודלא עפיר ליהוי לציבי, MS. M. and H.: 'האפר לישפר לישפר ודלא שאפר כו' המליצה השאר כו' המליצה in the sense of שתקלוט ותצליח חשאר כו' קלט, Bacher, Hebr.-Pers. Wörterbuch, Hebrew division, p. 4. 5.21. מברור שבקרן ה 60, 1. 526: בברור שבקרן הוא Nid., II, 7, and b. 19 a.

עבקרן שבקרן would mean: 'like the already set (saffron-) edge' (after Rashi); MS. Parma: כברוד.

In the first sense of 'spread (of fire), burn brightly, light', also in Geonic Hebrew, Responsa ed. Cassel, fol. 41 b: פצוחי עינא . בדירת המאור, so MS. (see my 'Rechtsgutachten', p. 241).

20. To No. 50. מיה, שׁ, in the sense of מיה, also in מיה, also in מיה, ולמרנו מי שבל מי ובו' : 77 ה' ראו ; in a responsum by R. Jehudai, רחב מי משנכנסו מרגלים ויהושע לארץ נתגיירה : (missing in ed. Lyck, No. 45, p. 18); למי הוא הוא הוא , 'Aruk, s. v. (from a responsum by R. Hai, see Geiger's  $\mathcal{F}iid$ . Zeitschrift, II, 305): אלא מאי היא לאו אבנא בו' (in Ibn Gama, ibid. : אלא מיהו היא לאו אבנא בו' ; Responsa ed. Lyck, No. 102: מאי הוא פליני מיהוא  $\mathcal{F}$  , מהוא הילבתא ברבינא :  $\mathcal{F}$  ,  $\mathcal{F}$  ,

21. ברין ברי, ברו To No. 55. ברין in Talmudic and Gaonic literature belongs to Syr. ברין 'bore through, pierce (a barrel of wine) draw off the wine', BB. 427: ברין בצ' או דנא או מרם 'BB. 427: מרנא או מרם 'Geonic ברין בצ' או דנא או מרם , Geonic אחרנא ושר', Responsa בראוא (see above), is identical with Syr. בראוא (and איבי): בועא (BB. 433) 'hole, opening'. But also the form with y occurs once in the Bab. Talmud, A. z. 59 b: ובירצוה עד רשבי 'and pierces it until the wine flows off', in accordance with the right explanation of the 'Aruk: בין עשו ליים אולייהו (var. in 'Aruk: בון או הוועיאו את היין וכו' או בין וכו' (שולייהו (var. in 'Aruk: בון או הוועיאו או בון או הוועיאו או בון או הוועיאו או בון או בין או הוועיאו או בון או או בון או בין או בון או ב

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> However, the מאקת אלועפראן, ibid., p. 8, explains ארן by מאקת אלועפראן, lame on écaille d'une plante bulbeuse.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Responsa שע"ת, No. 39 : 'נו' (מיהא) מהי אלא כו' אלא בהדיא כו' אלא מיהו (מיהא). but MS. איי הים ed. Lyck אוודאי שמעתא בהדיא ביי הים אוודאי שמעתא

22. To No. 66. מאי for מאי, also in HG., B., 346: א"ל מאן כלין עד כאצבע כו' (מאן איזיל וכו'; p. Yoma א נכו' (מאן דא"ר יוחנן כו'). מאן דא"ר יוחנן כו'

23. עקבא. To No. 17. In the Bab. Talmud, also B. b. 54 a MS. H.: אתא ההוא גברא רפיק בעיקבא; in Anan, also Anan Sch. 24: עד דשחים קניא ומאטי לעיקבא דלישנא כו' איטתכח דבעי מישחט עד עיקבא דלישנא אבל בקר וצאן שחיט ליה מצוריה בין עיקבא דלישנא לקניא: Responsa ed. Cassel, 40 b: לקניא: רשמעתא איתמר וכו' (so MS., see my 'Rechtsgutachten', 238); HG., שבת quoted by R. Nissim in his name to Shab. 12 (ed. Wien, 28 b): עיקרא אלא מו לה עיקבא אלא פו V., 21 c has עיקבא אלא פו האי; HG., B. : התם מטיקבא אדעתא דבי תלתא נחיתו : 425, מעיקבא איושי מיאש : Responsa Hark., No. 215: אלא קלא מעיקבא איתיה מעידנא דאזיל ים. Comp. also עַקבָּא in Syriac as it occurs in the writings of the grammarians, PSm. 2961: גדם אלף מן עקבא, i.e. מן שרשא! Mand., as in b. B. b. (see above), SR., II, 8,13: (נופנא) דעקבה מיא ושירשה : ibid., איקבה מיא ואופה עותריא יכו' עקבא אופה עותריא וכו' here is in opposition to שורשא, like אין, B. b. V, 4, &c., 'the foot (lower part) of the trunk'.

24. נקט – לקט פקט נקט וה the sense of נקט הסכנער מואס מנקיט ליה גוי בחד בשבתא מנקיט ליה גוי בחד בשבתא מנקיט ליה גוי בחד בשבתא מנקיט ליה יישר'; edit. A. z. 22 a: 'וכרי לקיט ליה יישר'; Responsa החוה נקיט גוי בשבת וישראל נקיט הד בשבת; Responsa שע"ת איי הים איי שע"א with ישע"ה הואלבתא מנקטן 'are collected', wrongly translated by Lewin מתקימות; Jaffa, 1916, p. 23: מתקימות מתלקטות מתלקטות)!

25. מחת מיחת. To No. 86. מיחת occurs a number of times in Yeb. ed. Pesaro 97 b: קתני מיחת אין חייבין, 98 a: קתני מיחת מותר; in MS. Hamburg (ed. VOL. XII.

Goldschmidt), B. m. 30 b: בשדה מיחה היובי B. b. 27 b: בשדה בחיוב קחני קחני מיחה בחיוב הייב הייב הייב קחני מיחה בחיוב הייב ; in the fragment to Ker., ed Schechter, 21 b (Sch., p. 12, l. 25): במשא מחמה וכו' במשא וכו' במשא מחמה Midr. ha-Gad., ed. Schechter, p. 346: קא תאנא מִיהַת.

# [ADDITIONAL NOTES

a. To אומר, sub 35. אומר (= אומר) instead of אומר is found also in The Sword of Moses, ed. Gaster, XIV, 23: אומ' על instead of the current אומ', אימא) אומר (אמר, אמר (אמר, אמר) אומ' על מיא ' מיא ' על מיא ' אומרין, ' על מיא ' אומרין, ' על מיא ' Pl. אומרין, ' Hil. Re'u 121.

In the Responsa ed. Cassel, No. 53, fol. 12 a, below, the MS. has (see my 'Rechtsgutachten', p. 271, which escaped me at that time): עריפין מן מאי דאיתמר בדוכתא instead of דאומר!

כ. To איתווס (אום), No. 61. I believe now that the Talmudic איתטווט is like the Syr. אַתְּטָוּשׁ, with assimilation of the b to n: איתטווט<br/>איתווט איתווט, from "קַרָּטָּ Syr. 'make dirty, unclean', from which אום (מווסי , מוסא) and איתווט (Syr. איתווט , איתווט אי

In favour of טוש stands also the reading of E in No. 35: האיטפיש, F: ואיטפיש (see sub 35).

- d. To No. 84. With reference to the 'rows' in the Yeshibot of Palestine, see also Ḥul. 137 b: י"ו שורן אחורי; on special occasions even 400 new benches were instituted, comp. Ber. 28 b: מאה ספסלי.
- e. To חברא, sub 86. The Mandaeans write their הבארא with ח, which however, as usual, is read like ה. Pseudo-Saadya to Ber. 59 b (ed. Wertheimer, 21 b) has בתי מחברי מטלמה instead of דריירי ב)בית אפל (tark houses', so likewise with ה.
- f. To ליקין, סליק 'cook', Addenda to Anan, No. 1, סליקין, סליקין, סליקין, סליקין אונה מונה also in The Sword of Moses, XIII, 14: ibid., 1. 9; XIV, 9 (margin: יבישלפים, משלף); XIV, 17: XVIII, 4.]

#### INDEX

ארכרתא, No. 48. No. 23. אווינקא אומא, No. 89. אומצא, No. 56, and Add. Notes,  $\operatorname{sub} b$ . אומר (= אימור, אימור), No. 35, and Add. Notes, sub a. סוא, see חוו. אורא, No. 27. אחסנא (?), No. 75. אידנא, No. 74. לא אית , לא איכא , No. 14. אילו, No. 3. אימר, אימר, Nos. 7 and 35. אינון, No. 13. איצטבתא, No. 65. איתוום, No. 61, see חוו. איתשיר, see איתשיר. אלף, אלפא , No. 6. יימא, איתימא, איתמא, אמא, No. 19, and Add. No. 17. אמאי, No. 30. אמין, No. 66. אמצא, see אמצא. מימר , אמר No. 10. אמרנו , אמרנא, No. 69. ארבא, No. 66 (Talm.). ארחא, No. 87 c. (אשר), אישתרא , איתשיד , No. 25. ברר (בררא), No. 47, and Add., No. 19. No. 72. מיני No. 68.

בסריא (בי מריא = ), No. 66. מיתבעי , מיבעי , איתבעי , כעא), No. 12. ורן, No. 55, and Add. No. 21. (ברוא) בראוא (ברוא), No. 55. ורוא, ברוא, No. 67. ברם צריך, ברם, No. 5. בריך), No. 6. גבל, No. 59. איגנדר, איגדר, גדר, No. 39. גודא, No. 39. נונדריזא, גונדריזא, ibid. גורבא, No. 86. ניסני , גידני, No. 64. נם (נמנם), מינם, No. 83. ר (= לאמר (לאמר ), No. 2, and Add. No. 16. דאומי (דעם, Bibl. דמים), No. 38. דברא, No. 84. אר, דנתקי , דותקא, No. 39. ריסקא, דיסקא, No. 53. דכיר, דכי No. 39. ובהדדי, לאפי הדדי, הרדי, No. 74. לבהדי see, הדי , No. 44. הידין, הידי , הידא , הדין , הדא No. 13. היכא, No. 3. , No. 21. הלך, הלך, הלין, No. 13. האיך, האיך, ibid. note. (הכי), הם (הכי), No. 34. No. 4.

מווסא ,מווס , (אטווים) איתוים . וום מאום, Nos. 61 and 35, and Add. Notes, sub c. וני (סני = ) זאני , זגי , זגי , זגי , זגי , זגי ויפתא, No. 40. זרע (see בדר), No. 47. אחוי , חוא (אחוי =), No. 41. אָרָלָא, No. 86, and Add. Notes,  $\sup e$ . חצר, No. 54. חשל, No. 72. for [ (Imāle). מוופנא , יופא , No. 40. יתקרא, No. 48. , כדיב , No. 52. No. 52. נדרא, see כדרא. כני, כוכי, כוכא, No. 18 note. ביולי (pl.), No. 69. מסקבאנא No. 28, see מסקבאנא], מסקבאנא כותא), No. 58. כנא, No. 78.

אלמימרא, No. 8.

לקט (בקט =), No. 78.

אחא, No. 29, and Add., No. 18. (מאי (מאי ), No. 66, and Add. No. 22.

מאסין, No. 46.

מידא , מידע, מידא , pl. מידע ; pl. אידעה , No. 16.

יוובא see מוופנא.

בעא see מיתבעי.

מהו , מיהו , מיהו , No. 50, מהו , No. 50, and Add. No. 20.

מיהא, No. 87 b. מיחת, and Add. and Add. No. 25. מיצי (= מיצי), No. 87 a. מזרקי , מזירקא , מווריקא (Syr. מסריקא , מאסריקא), No. 51. כוסקבאנא see כוסקבאנא. מסקנא, מסקינן ,מסקינן , No. 22. מסורקא, מסרקא, No. 67. מר (אמר), No. 9. משקינא, משקינא, No. 68. מתני , מתנא, No. 69. מתניתא, No. 7. (נגה = \*נגח), מנחין No. 76. אנהר , נהר, No. 45. no., No. 55. נקט (= לקט), No. 78, and Add. No. 24. נושטא, נשטא, No. 57. נתו , נתו , No. 17. ומס, see מאן. סוגיא (= סייגא), No. 68. קום, חווף, No. 82. סיכתא (בנודא), No. 31. סיים, No. 83. סיאמא (מסאני) סיים, סמם (סמסם), No. 26. תבת = ספת, No. 42. כוסקבאנא (מסקבאנא (סקב). , No. 49. מריקי עומצא (Syr.), see אוניצא.

על (= א), No. 15.

עמץ, No. 66. עסק (?), No. 83.

No. 23.

עמא דבית ישראל, No. 2.

עקם (= עקין), No. 83.

עקבא, עקבא, No. 71, and Add.

עיקרא , עקרא, No. 71. ערבא, No. 66. פום (רומנא), No. 68. פומי (קנינא), No. 72. פטרווא, No. 39 (Talm.). פאדר, ibid. פידרא, ibid. (Talm.). פריסותא, פירוסתא, No. 50. פרהז, No. 79. פרחא, פרחא, No. 68. צבת, No. 21. צדרא, No. 27. (צות), אצתיה No. 20. צוציתא, (1) No. 24, (2) No. 67. צרדא (= צרדא), No. 27. צרואתא (pl.), No. 50. קמט, No. 67. קצר, No. 54 (קצירא).

קנוקנייתא, No. 32.

קנינא, No. 72. , No. 11. רדא, No. 67. רווינקא, No. 23 (Talm.). ריש כלה, No. 85. אריך, רך, No. 61. שאילתא, No. 1. שינדי), No. 68. שרא, No. 77. שובנא (= שובנא), No. 79 note. שכשך, No. 63. שלף, No. 50 and 72. שמע (דינא), No. 80. שרא, שרא (= שרא), No. 67. שתא, No. 68. תיכת, תיכתא, No. 67. תיני (= תיני), No. 87. תנא, No. 43. תנו , תנאי ו, No. 7.

## INDEX TO ADDENDA

מאן (באי (באי No. 22.

מיחת, No. 25. נקט - נקט No. 24. סכב), No. 13 (Anan). סלק, No. I, and Add. Notes, sub. f. עיקבא, עיקבא, No. 23. עראדא (= עראדא ,עראדא (ארדא ,עראדא), No. II (Anan). (פרדם (פרדם (פרדם (Anan). שם, see בש. צליק (= צליק), No. 1 (Anan). צפא, No. 14 (Anan). , No. 1 (Anan). דני, אישר, No. 16. חור, No. 3 (Anan). תכתקא . תכתיא No. 15 (Anan).

## גמור

## A HITHERTO UNKNOWN TERM IN MEDIAEVAL HEBREW PROSODY

In the very rare liturgical rite entitled מחזור לנוכח ברצלונה מנהג (Salonica, 1526) there is found a number of Piyyutim, where the word נמור is printed on the margin after the first stanza (comp. fol. 72 a, 91 b, 95 a, 96 b). This has not attracted the attention of scholars, and the meaning of the word has remained an enigma. In one of the poems of Moses ibn Gikatilla, published in the Journal of Jewish Lore and Philosophy (Cincinnati, 1919), pp. 313–17, this word occurs in the abbreviated form 'מ', which led me to state that מור was a term placed in some poems at the end of the first stanza (comp. ibid., p. 314, note 9). But the reason for this usage as well as the meaning of the word remained a puzzle.

Lately, however, I came across four poems, published by Dr. Mann in the second volume of his *Jews in Egypt and Palestine* (pp. 260-3), an examination of which helped to solve this problem.

These four poems are written in one metre and each stanza ends with the same phrase ליכין משפחת היכיני, and besides, the first letters of the four poems form the acrostic אינחק, all of which would go to prove that these four poems were only four stanzas or parts of one and the same poem. The only argument against this would be the fact that each of these parts has a different set of rhymes. At the end of the first part, however, there occurs again the abbreviation 'בו'. This led me to examine all the poems where the word במור occurs, and it was found that each one of them consisted of stanzas of different rhymes, but each stanza ended with a verse which had the same rhyme as the first

stanza. In the case of the poems published by Mann each stanza ended with a couplet having the same rhyme as the first stanza. Bearing these facts in mind it suggested itself to me that the word אמו was placed at the end of the first stanza to safeguard against the error of considering the following stanzas as separate poems on account of the difference in the rhymes. נמור is, therefore, in my opinion, not a Hebrew word but a derivative of the Arabic יה 'to collect', and is used as a technical term to indicate that one rhyme, or one couplet, connects or collects the various stanzas into one poem.

ISRAEL DAVIDSON.

Jewish Theological Seminary of America.

# OESTERLEY'S 'SAYINGS OF THE JEWISH FATHERS'1

SINCE Taylor's well-known edition of the Sayings of the Jewish Fathers, this tractate of the Mishna has attracted more and more attention on the part of Christian scholars, and its value as an aid in the study of New Testament diction, idiom, and doctrine has received wide recognition. The inclusion of Herford's Pirke Aboth in Charles's Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament marked an advance in this direction and the present work, once more brings this tractate of the Mishna to the attention of the Christian student, and to the notice of the lay reader.

In paragraph II of the introduction, 'Importance of the tractate for the Study of the New Testament', the author, after calling attention to the many Greek words common to Aboth and the Gospels, as well as to theological phrases which occur in both, concludes with a statement which points to the main purpose of the work:

'But even more important than all that has been said is the doctrinal standpoint of Pirke Aboth; for here we get, as nowhere else, the doctrinal position of orthodox Judaism, as this existed during the New Testament period. The doctrine of God, of the Law, of Works, of Merit, of Sin, of Grace, and Free-will, not to mention subsidiary points, are all referred to in the tractate specifically or incidentally or implicitly. From the point of view of the study and understanding of the New Testament, the importance of Pirke Aboth can hardly be exaggerated.'

The notes to the translation, besides elucidating the text by rabbinic parallels, call abundant attention to New Testament references.

<sup>1</sup> The Sayings of the Jewish Fathers. By W. O. E. OESTERLEY, D.D. London: Society for Promoting Christian Knowledge. New York: Macmillan Company, 1919. pp. xx + 103.

The translation is based on the Hebrew text of Strack's edition and, though the author refers for detailed critical notes to Taylor and to Hoffmann, he nevertheless ventures a list of the more important MSS. (IV), and in the notes frequently passes judgement on the validity of this or that reading. The list is rather curious for its omissions. It quotes virtually all the MSS. included in Strack's Einleitung with the exception of the famous Kaufmann MS. in Buda Pesth and the even more important Parma MS. of the Mishna (codex de Rossi No. 138). These versions rank higher than any of those included in the list and therefore Strack, though he makes only occasional and eclectic use of them, gives them the most prominent position. Most of the MSS, mentioned by Dr. Oesterley are of the seventeenth century and therefore comparatively unimportant in establishing the correct reading. The author of course cannot be held accountable for a complete enumeration of textual sources in the limited space allotted to him, but the selection he has made from the printed lists already at hand is not an altogether happy one. One is also somewhat surprised, in view of the author's disclaimer of original research in the text, to find certain rather sweeping judgements embodied in the introduction, as well as in the notes. Thus we are told (IV):

'The text of Pirke Aboth is, with few exceptions, quite straightforward; the various readings do not often affect the sense of a passage,'

a statement which the reviewer does not believe to be borne out by the facts, even as presented in Taylor's Appendix. The wide use to which Aboth was put as part of the liturgy gave the text a more complex history than that undergone by any other tractate of the Mishna, and the variants very frequently present not merely different readings, but readings clearly opposite in sense. An example of this and of the unsatisfactory fashion in which the little work before us disposes of the matter is seen on p. 43, where the saying of Rabbi Akiba is dealt with:

<sup>&#</sup>x27;Everything is foreseen and free-will given, and the world is judged by grace, yet al is according to the abundance of work.'

The author's note states: 'Four MSS. read "not according to ..."; but the above is evidently the correct reading'. Here at least the variant presents a view quite different from that found in the current text. Then, too, when one realizes that, besides the four MSS. referred to by the author, there are innumerable others containing, not only this variant, but almost every other possible variant on the theme in question and that, furthermore, the rejected reading is mentioned by Duran (in Magen Aboth) as having been found by him not only in liturgical versions, but in MSS. of the Mishna that were old in his day (משניות קדומות), the correct reading does not strike one as quite so 'evident'. It is just possible that the current version and its variants may all be explanatory glosses, and that the original saying may have ended with the words: 'and the world is judged by grace'.

Another example of arbitrary criticism of the text without exhaustive examination is found on p. 47 where, to the phrase, 'the essentials of the Halakoth', נופי הלכות, the author remarks: 'One MS. reads "Torah" but wrongly'. As a matter of fact Strack quotes the Cambridge, as well as the Parma MS. in support of תורה, though he himself maintains the reading and shows that the Cambridge MS. has the word הלכות. Taylor quotes a parallel passage from the Mishna in corroboration of the reading מפי תורה (Appendix, p. 154). In the face of all this, the positive assertion in the textual note of our book is scarcely called for.

The translation, though on the whole painstaking and exact is at times unnecessarily flat and fails to reproduce the dignity of style and thought in the original, even when that might be done without sacrifice of exactness. Why translate אף על בי יטיט בידו 'He has no portion in the world to come, even though there be good works to his credit', when one might with equal faithfulness to the Hebrew, render it: 'Though possessed of good works, yet has he no share in the world to come'. Again one is tempted to ask, why obscure the deeply humanistic tendency of the saying: 'With whomsoever the spirit of mankind is pleased, the Spirit of God is

pleased; and with whomsoever the spirit of mankind is not pleased, the Spirit of God, is not pleased' by appending to it the rather tasteless and pedantic remark: 'This saying is not to be taken in a literal sense; it is a general statement expressive of the belief that there is a correspondence of things in heaven and earth' (p. 38).

All this, however, need not blind us to the many merits of the undertaking and to the spirit of fairness which, on the whole, pervades it. Some of the notes are remarkably successful in compressing into very small space a wealth of material culled from the Bible, the Talmud, and the New Testament. Witness note 7, p. 3; n. 9, p. 7; n. 7, p. 30 (on the subject of the Shekhinah); n. 1, p. 34; n. 3, p. 42 (dealing with the Torah as an instrument of creation), and n. 8, p. 53 (concerning the rabbinic doctrine of repentance). The book contains an index of subjects as well as of Biblical references.

JACOB KOHN.

New York.

## DESCRIPTIVE CATALOGUE OF GENIZAH FRAGMENTS IN PHILADELPHIA

BY B. HALPER, Dropsie College.

## PREFATORY NOTE.

THE various Genizot of the Orient, especially that of the Old Cairo synagogue, have for centuries preserved some important remnants of Jewish literature which were unknown until comparatively recent years. The publication of all the fragments would undoubtedly throw a flood of light upon Jewish history, would enhance our knowledge of the various branches of Jewish literature, and would clear up many obscure phases. But owing to the hugeness of the task and the lack of special funds for this purpose, any publication on a large scale is for the moment out of the question. The most that we can expect in the near future is to have a complete catalogue of the various collections stored up in European and American libraries. For one reason or another, only two catalogues of Genizah fragments have hitherto appeared, those of the Bodleian Library, Oxford, and of the British Museum, London.1 It is to be hoped that the present catalogue, which is confined to the description of Genizah fragments in the city of Philadelphia, will prove of value to scholars.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Neubauer and Cowley, Catalogue of the Hebrew Manuscripts in the Bodleian Library, vol. II, Oxford, 1906; G. Margoliouth, Catalogue of the Hebrew and Samaritan Manuscripts in the British Museum, London, 1899-1915.

The fragments described in the following pages form five main collections which were purchased at different times. Dr. Cyrus Adler acquired his fragments while in Cairo in 1891, that is, about five years prior to Professor Schechter's famous 'expedition' to that city. The Honorable Mayer Sulzberger, Professor David Werner Amram, Dr. Herbert Friedenwald, and Professor Camden M. Cobern subsequently obtained their collections, which presumably hail from the Orient (most of the fragments seem to be from the Cairo Genizah), from various dealers. Dr. Adler, Mr. Sulzberger, and Dr. Friedenwald donated their collections to the Dropsie College, while Professor Amram presented thirty of his fragments to the University of Pennsylvania, seven to Mr. Ephraim Lederer, and six to the Young Men's Hebrew Association of Philadelphia. The Dropsie Coliege purchased the Amram and Cobern Collections, and Mr. Lederer kindly presented his fragments to the same institution. Accordingly, all the fragments described in this Catalogue, with the exception of those at the University of Pennsylvania (marked U. P.) and at the Young Men's Hebrew Association (marked Y. M. H. A.), are in the Dropsie College Library.

Although these fragments were acquired at random, they practically represent all branches of Jewish literature. Even the fourteen fragments in the Friedenwald Collection contain Bible, Talmud, Liturgy, Kabbalah, and ethical works. In the Amram and Sulzberger Collections there is a comparatively large number of legal documents and letters, a good many of which are of great value for the study of Jewish history. Owing to the multiplicity of subjects, the task of identifying these fragments is by no means an easy one. My difficulty was enhanced by not

399

having a complete collection of Hebraica and Judaica at my disposal for ready reference. It was only by a thorough and careful perusal that I was able to identify nearly all the fragments. In many cases a mere guess or chance put me on the right track. The few fragments that still remain unidentified are so minutely described that any one familiar with the subject will have no difficulty in recognizing them. Some years ago Dr. Cyrus Adler had begun to work on a few of his fragments, and I found his notes very useful.

The branches of Jewish literature that gain most by these fragments are undoubtedly, as is the case with practically all Genizah collections, Halakah and Liturgy, especially the latter. In the liturgic codices, mainly in the Adler Collection, we meet some names of hymn writers who were either entirely unknown or whose hymns have rarely been preserved. Mention may be made of Nissi al-Nahrwani 2—that blind scholar who had been offered the Gaonate by David b. Zaccai before Sa'adya was appointed Gaon<sup>3</sup>—whose Confession was erroneously ascribed to Nissim b. Jacob of Kairuwan. There is no reference to him in Zunz's Literaturgeschichte der synagogalen Poesie, and only two of his hymns are recorded in the Catalogue of the Bodleian Library; but from his hymns and Selihot, preserved in No. 277 and other fragments, it may be inferred that Nissi was a prolific paitan. Incidentally we learn that

<sup>2</sup> Although in all acrostics the spelling of this paitan's name is ניס', it seems to be merely a case of plene writing. Accordingly, this name is abbreviated from ניס', just as יוסף is the shortened form of חיוי. It is, however, possible that ניס' is a Persian name similar to חיוי, and has nothing to do with ס, or ניס'. Should this assumption be correct, the transliteration of this name would be Nisi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See Neubauer, Mediaeval Jewish Chronicles, vol. II, p. 80.

his father's name was Berechiah.4 The same codex has preserved a series of piyyutim by Joseph ibn Abitor, based upon the fifteen Songs of Ascents (Psalms 120-134). There is every reason to assume that the poet composed fifteen piyyutim, all beginning with יים. In this codex we find six complete piyyutim and the beginning of a seventh belonging to this series constructed on a definite plan, a full description of which is given in this Catalogue. Zunz 5 only knew of two of these hymns (the second and the third, the latter of which he hesitatingly ascribes to the author), and did not detect their intrinsic connexion. Altogether about two hundred and fifty piyyutim have been recorded in this Catalogue. Owing to the circumstance that the greater part of these liturgic compositions are either still unpublished or inaccessible to scholars, I deemed it advisable to describe their structure as minutely as possible. The alphabetic arrangements employed by the paitanim being of various kinds, it is insufficient to describe them merely as "" or תשר"ק. In many cases the alphabet or the author's name is so skilfully and intricately worked in as to be baffling at first sight, especially when the writing is faded and the lines are continuous and not separated by dots. The hymn of Samuel the Third, or Fourth (No. 255, 8), may serve as an illustration of this point. In ascertaining whether apiyyut had ever been published. I was aided by myfriend, Professor Israel Davidson, of the Jewish Theological Seminary of America, who has examined all printed works housed in the Seminary Library, and given a detailed account of each piyyut and poem occurring in them. I herewith wish to express my gratitude to him for his kindness in putting at my disposal his

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The full name is found in the acrostic of No. 277, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Literaturgeschichte der synagogalen Poesie, p. 179, Nos. 42, 43.

401

Among the talmudic fragments and the documents, attention may be drawn to the Arabic original of Heles b. Yasliah's Book of Precepts (No. 121; published, Philadelphia, 1915); the extracts from the Yerushalmi (No. 85); the twenty-two parchment leaves of the Aruk (No. 97) which prove that the author divided his Dictionary into books and chapters in the manner of Arabic lexicographers: the Arabic translation of Maimonides' Vad ha-Hazakah (No. 133); the autograph responsum of Abraham the son of Maimonides (No. 159). Foremost among the documents is Sa'adya's letter, addressed to his three pupils in Egypt (No. 332), which was published by Schechter in his Saadyana, pp. 24-6, and served as a connecting link in the Ben Meir controversy. This fragment is part of a codex which probably contained historical letters or documents relating to this controversy similar to the compilation of H. J. Bornstein (Warsaw, 1904). Although this document is not the original, it is indisputably

Sa'adya's, as may be seen from the four lines, in Arabic script, which were omitted by Schechter. Other documents that may be cited here are those relating to Maṣliaḥ ha-Kohen, Gaon of Egypt in the first half of the twelfth century (Nos. 342, 343); the legal document drawn up in the court of Daniel (No. 346); the edict issued by Abraham the son of Maimonides (No. 347). On the whole, these documents reveal some interesting details in the inner life of mediaeval Egyptian Jewry.

T

BIBLE (Texts, Translations, Commentaries, Glosses, and Grammar).

1.

Part of a codex of the Pentateuch with masoretic notes. Gen. 6. 5-7. 3.

First column of recto begins with היום (6. 5), and the last legible words of the second column are [חבה] את ה (6. 14). First column of verso begins with אמה תכלנה (6. 16), and the second column ends with ונקבה (7. 3).

One parchment leaf, badly damaged and obliterated, measuring  $7\frac{3}{8} \times 7\frac{1}{8}$  in. (=18.7 × 18.2 cm.). There seems to have been two columns to a page, and the number of lines ranged from sixteen to seventeen to a column. The text is in bold, beautiful square character, vocalized and accented, while the masoretic notes are in a smaller hand. [Y. M. H. A.]

2.

Part of a codex of the Pentateuch with masoretic notes. Gen. 10. 14-12. 15.

Fol. ra begins with ואת־פתרסים (10. 14); the last legible line is ואת־עובל (10. 26); r b begins with ואת־עובל (10. 28), and ends with יזמו (11. 6); 2 a continues r b, and the last legible line is את־בלג (11. 15); 2 b begins with את־בלג (11. 17), and ends with ייקח (11. 29); 3 a continues 2 b, and the last legible line

is עשו בחרן (12. 5); 3 b begins with ללכת (ibid.), and ends with (12. 15).

Three parchment leaves, badly damaged, measuring  $8 \times 8\frac{1}{4}$  in. (= 20·3 × 20·9 cm.). There are two columns to a page and seventeen lines to a column, besides several lines of masoretic notes above and below the text. Bold square character, with vowel-points and accents. The masoretic notes are in a smaller hand and unvocalized. [Amram.]

3.

Gen. 14. 24-15. 18.

The first legible word is האנשים (14. 24). The column ends with הואת (15. 18). There are a few fragmentary lines of the next column containing 17. 7–13.

A piece of parchment, badly damaged, forming part of a Scroll of the Law. A little over a column has been preserved. Size  $15\frac{3}{4} \times 7\frac{1}{2}$  in. (=  $40 \times 19$  cm.). Bold square character. [Amram |

#### 4.

Part of a codex of the Pentateuch. Gen. 27. 7-30. 16.

Fol. I a begins with אבלה (27. 7), and the last legible word is (27. 34); fol. I b begins with אביו (27. 37), and the last legible word is אביו (28. 15), and the last legible word is (28. 12); fol. 2 a begins with אתה (28. 15), and the last legible word is [ארבור] (30. 16). There are variants in orthography and vocalization. While this codex tends to scriptio plena, there are examples of defective writing of words which are plene in our masoretic text. שבים (27. 9); שבים (27. 10); אַהֶּיֹר (27. 29); בעבר (27. 33); אם before במקמנו (29. 3) is repeated twice, and there is a line through את (29. 26); אַה for אַה (29. 26); אַר for אַה (29. 26); אַר for אַה (29. 26); אַר for אַר (29. 26); אַר (29. 26)

Two paper leaves, badly damaged, forming the inner sheet of a fascicle. Size  $8\frac{5}{8} \times 13$  in. (=21.9 × 33 cm.). There are three columns to a page, and there must have been about twenty-six lines to a column; but the lower part is torn off, and only about eleven to seventeen lines have been preserved. Large square

character, vocalized and accented. Masoretic notes on the margin in a smaller hand. [Sulzberger.]

5.

Part of a codex of the Pentateuch. Gen. 37. 9–35; 41. 24–50. Fol. I a begins with עוד והנה (37. 9), and I b ends with ארד (37. 35). Some leaves are missing between I b and 2 a. The latter begins with בנים (41. 24), and 2 b ends with בנים (41. 50). The vocalization is faulty, and there are some orthographic variants. עַּמֶּלֶ (37. 10); אָנָי (37. 10); אָנָי (ibid.); מַעֶּמֶל (41. 38); הַנְמֶלֶא (41. 38); הַנְמֶלֶא (41. 48).

Two parchment leaves, badly damaged, forming the outer sheet of a fascicle. Size  $9\frac{3}{4} \times 7\frac{15}{16}$  in (= 24.8 × 20.1 cm.). There are two columns to a page, and twenty-two lines to a column. Beautiful square character with vowel-points. [Sulzberger.]

6.

Part of a codex of the Pentateuch. Lev. 1. 9-17.

Recto begins with עלה (1. 9), and verso ends with איז (1. 17). While this leaf seems to belong to an accurate codex, the orthography differs somewhat from that of our Masorah, as ניחה (1. 9), and יברל instead of יברל (1. 17).

One paper leaf, measuring  $9\frac{3}{4} \times 6\frac{1}{2}$  in. (=  $24.8 \times 16.4$  cm.). There are thirteen lines to a page. Bold square character, vocalized and accented. [Sulzberger.]

7.

Part of a codex of the Pentateuch. Lev. 1. 14-3. 3.

דסן. I a begins with הקריב (1. 14), and I b ends with שטן (2. 1); 2 a continues I b, and 2 b ends with תעשה (2. 7); 3 a continues 2 b, and 3 b ends with הקרוב (2. 14): 4 a continues 3 b, and 4 b ends with על הקרב (3. 3). It is part of a very carelessly written codex. While the orthography generally agrees with that of our Masorah, there are numerous mistakes in the letters. ב and ב are frequently confused. The codex does not seem to be the work of a professional scribe.

Four paper leaves, badly damaged, forming the inner sheets of a fascicle. Size  $6\frac{7}{8} \times 5\frac{1}{8}$  in. (=17.4 × 13 cm.). There are nine lines to a page. Square character with sporadic vocalization. [Sulzberger.]

8.

Part of a codex of the Pentateuch. Lev. 11. 40-12. 7; 13. 26-42.

Fol. 1 a begins with בגדיו (11. 40), and 1 b ends with דמיה (12. 7). Some leaves are missing between 1 b and 2 a. The latter begins with אם יראנה (13. 26), and 2 b ends with יבו (13. 42). There are some orthographic variants and scribal errors. On the whole, the codex seems to have been carelessly written. דלך הלך (11. 42); ונטמאתם (11. 42); גהון לשלח (11. 43); הולך (11. 43); ושלשת (11. 43); והתקדישתם (12. 4); ושלשת (12. 43); המהר (13. 47); חביא סו יביא (12. 4); ושלשת (13. 47); השביע for ממקור (13. 38); last הוא (ibid.) and יבים השביעי (13. 34) are omitted.

Two paper leaves, forming the outer sheet of a fascicle, measuring  $4\frac{7}{8} \times 3\frac{1}{2}$  in. (=12.4 × 8.8 cm.). Number of lines ranges from nineteen to twenty-one to a page. Square character. [Sulzberger.]

9.

Part of a codex of the Pentateuch. Lev. 16. 18-32.

Recto begins with אשר לפני יהוה (Lev. 16. 18), and ends with (16. 29). Verso continues recto, and ends with נפשחיכם (16. 32).

A parchment leaf, badly mutilated, measuring  $ro\frac{1}{2} \times g\frac{1}{2}$  in. (=  $26.8 \times 24$  cm.) There are two columns to a page, and the number of lines to a column ranges from nineteen to twenty. Verso has only half a column of ten lines, the rest of the page being blank. Beautiful large square character. [Amram.]

## 10.

Part of the Pentateuch. Lev. 15. 33-18. 1.

The first legible word on column ז is ולנקבה (15. 33); it ends with הזה (16. 14). The first legible word on column 2

is חטאתם (16. 21); it ends with ולבש (16. 32). The first legible word on column 3 is הדם (17. 10); it ends with משה (18. 1).

A piece of parchment, which may have been part of a Scroll, as the writing is only on one side. It is badly damaged on all sides, except the lower part, and contains about two and a half columns. Size  $15\frac{1}{2} \times 18\frac{1}{4}$  in. (=  $39 \cdot 3 \times 46 \cdot 3$  cm.). Highest number of lines preserved on a column is twenty-eight. Verso is blank. Beautiful large square character. [Sulzberger.]

#### 11.

Part of a codex of the Pentateuch. Lev. 16. 31-17. 2.

Recto begins with היא לכם ועניהם (16. 31), and verso ends with [אר כל בני יש[ראל] ואל כל בני יש[ראל]

One paper leaf, badly damaged and faded, measuring  $6\frac{1}{2} \times 4\frac{5}{8}$  in. (=  $16.5 \times 11.8$  cm.). There are nine lines to a page. Large square character, vocalized and accented. [Y. M. H. A.]

#### 12.

'Part of a codex of the Pentateuch (Hebrew text and Targum'. Lev. 23. 10-20. The Hebrew text and the Targum are given alternately, verse by verse.

Recto begins with ית עומרא (Targum of 23. 10), and ends with שבע (Targum of 23. 15). Verso continues recto, and ends with (23. 20).

One parchment leaf, with a piece of paper pasted on the top, measuring  $6\frac{3}{4} \times 4\frac{7}{8}$  in. (=17·1 × 12·4 cm.). There are seventeen lines to a page. Square character with a strong tendency to cursiveness. Vowel-points and accents have been added by a later hand. [Amram.]

#### 13.

Part of a codex of the Pentateuch. Lev. 26. 3-36.

Fol. I a begins with חשמרו (26. 3), and I b ends with ארצכם (26. 20); fol. 2 a continues I b, and 2 b ends with עלה (26. 36). A very accurate codex.

Two parchment leaves, badly damaged, forming the inner sheet of a fascicle. Size  $8 \times 7\frac{3}{4}$  in. (=  $20 \cdot 3 \times 19 \cdot 7$  cm.). There are seventeen lines to a page. Clumsy square character, vocalized and accented. [Sulzberger.]

#### 14.

Part of a codex of the Pentateuch. Num. 8. 21-9. 4.

Recto begins with ויכפר (8. 21), and verso ends with לעשת (9. 4). There are a few textual and orthographic variants. Thus for במערו (9. 3); במערו for במערו (ibid.).

One paper leaf, measuring  $8\frac{1}{4} \times 6\frac{1}{4}$  in. (= 20.9 × 15.8 cm.). There are ten lines to a page. Bold square character, vocalized and accented. [Sulzberger.]

#### 15.

Part of a codex of the Pentateuch. Num. 16. 30-17. 4.

Recto begins with בל־אשר (16. 30), and ends with שיו (16. 35). Verso continues recto, and ends with הנחשת (17. 4).

It seems to be part of a very accurate codex.

One parchment leaf, slightly damaged, measuring  $6\frac{1}{2} \times 5\frac{1}{2}$  in. (=  $16.4 \times 14$  cm.).

Recto has twelve lines of text, beside four lines, in a smaller hand, of masoretic notes, two above and two below. Verso has eleven lines of text (there is some space between chapter 16 and 17). beside the four lines of masoretic notes. Bold square character, with vowel-points and accents. [Amram.]

#### 16.

Part of a codex of the Pentateuch. Deut. 1. 15-25.

Fol. I a begins with ישרי המשים (I. 15), and ends with אשר (I. 17); I b continues I a, and ends with באתם (I. 20); fol. 2 a continues I b, and ends with דבר (I. 22); 2 b continues 2 a, and ends with טובה הארץ (I. 25).

Two paper leaves, forming the inner sheet of a fascicle, slightly faded. Size  $6\frac{1}{4} \times 4\frac{3}{8}$  in. (= 15.8 × 11 cm.). There are ten lines to a page. Square character with a tendency to cursiveness. [Amram.]

#### 17.

Part of a codex of the Pentateuch. Deut. 1. 31-36.

Recto begins with אלהיך נאשר (ז. 31), and verso ends with אחרי (ז. 36).

One paper leaf, damaged and faded, measuring  $6\frac{1}{8} \times 4\frac{5}{8}$  in. (= 15.7 × 11.8 cm.). There are ten lines to a page. Square character with a tendency to cursiveness. [Y. M. H. A.]

#### 18.

Part of a codex of the Pentateuch. Deut. 5. 1-14.

Recto begins with יוֹלָם (5. ז), and ends with מָבֵּית (5. 6); verso continues recto, and ends with ווֹל (5. 14). Recto is vocalized, but the vowels are not always the same as in our texts. Altogether the vowels seem to have been carelessly put in. A glaring instance is יֵלְשִׁרְשָּׁם (5. 1) instead of יִלְשִׁרְשָּׁם. Verso is entirely without vowel-points, and even the verses are not always divided. The last few lines are mostly obliterated.

One parchment leaf, measuring  $7\frac{3}{8} \times 7$  in. (=  $18.7 \times 17.8$  cm.). There are fourteen lines to a page. Square character. [Adler.]

#### 19.

Part of a codex of the Pentateuch. Deut. 7. 17-19. 6.

Recto begins with כי תאמר (7. 17), and verso ends with (9. 16).

A piece of parchment, badly damaged, measuring  $9\frac{3}{4} \times 9\frac{1}{4}$  in. (=24.8 × 23.5 cm.). Each side has two columns, and each column has twenty-nine lines. Oriental square character. [Amram.]

#### 20

Part of the Book of Joshua. 21. 6-24. 32.

 (21. 45); דברו (22. 30) is missing and is not supplied on the margin; ואבאה for ואבאה (24. 8); from יהושע (24. 22) נאבאה (24. 24) has been omitted through homoioteleuton.

Four parchment leaves, badly mutilated, forming the inner sheets of a fascicle. Size  $10 \times 8\frac{5}{8}$  in. (=25.4 × 21.9 cm.). There are two columns to a page, and twenty-five lines to a column. Square character, vocalized and accented. [Sulzberger.]

#### 21.

Part of First Book of Kings. 1. 29-2. 13; 7. 24-8. 10.

Fol. I a begins with מכל צרה (I. 29), and ends with [הק[ראים] (I. 49); fol. I b continues I a, and ends with [מנו (2. I3). Some leaves are missing between I b and 2 a. Fol. 2 a begins with אור (וא) (עם (בכה (1. 42)), and ends with [אור (1. 42)). The last line is burned; fol. 2 b begins with אשר על (ibid.), and ends with [אור (8. IO)). There are also some marginal notes by a later hand, indicating words omitted in the text and Haftarot. The edges are damaged.

Two parchment leaves, forming the outer sheet of a fascicle, measuring  $10\frac{5}{8} \times 10\frac{7}{8}$  in. (=  $27 \times 27 \cdot 6$  cm.). Each page has three columns. Number of lines ranges from 25 to 27. Square character, vocalized and accented. [Friedenwald.]

#### 22.

Part of a biblical codex. 2 Kings 5. 8-13.

Recto begins with ישראל (5. 8), and verso ends with אוף (5. 13). There are a few orthographic variants. בסוסיו for בסוסי (5. 9); הלוא for הלוא (Kere אמנה 5. 12), הלוא הלוא (5. 13).

One paper leaf, measuring  $6\frac{3}{4} \times 5\frac{1}{8}$  in. (=17·1 × 13 cm.). There are twelve lines to a page. Beautiful square character, vocalized and accented. [Sulzberger.]

#### 23.

Part of a biblical codex. 2 Kings 23. 3-24. 3.

The first legible word in recto is אח[דברי (23. 3), and the last legible words of verso are לחסיר מ[על] (24. 3).

There are some masoretic notes.

A piece of parchment, torn in two, badly damaged and faded. Size  $7\frac{3}{4} \times 11$  in. (=19·7 × 27·9 cm.). Each side has three columns. As the top is torn off, it is impossible to say how many lines there were to a column. Bold square character, with vowel-points. [Amram.]

#### 24.

Part of a codex of Isaiah. 15. 1-18. 4.

Recto begins with מאב בכ[ל] (last word of Isa. 15. 1), and ends with [ל] כבוד מואב בכ[ל] (16. 14). The first column of verso is almost entirely damaged, and the first visible word is מאפרים (17. 3); the third column ends with אלי (18. 4). The orthography, while generally accurate, deviates sometimes from our masoretic text with regard to defective or full writing. Thus אללת (17. 6). The vocalization is in some cases curious, and points to the Oriental origin of the codex, as, for instance, אֹנְלֵיתְ (17. 10). Of peculiar interest is the vocalization יְּבְאַבּ (17. 11) פּוֹלֵיתְ (17. 11). since the Septuagint renders this word by καὶ ὡς πατὴρ.

One parchment leaf, badly mutilated and torn, measuring  $\operatorname{II}_{\frac{1}{2}} \times \operatorname{Io}_{\frac{1}{2}}$  in. (=29·2 × 26·8 cm.). There are three columns to a page, and at least twenty-four lines to a column, apart from a number of masoretic notes on the margins. Beautiful large square character; vocalized and accented, probably by a later hand. [Amram.]

#### 25.

Part of a biblical codex. Zech. 14. 2-11.

Recto begins with ונלבדה (14. 2), and ends with ביום ההוא (14. 6); verso continues recto, and ends with יוייטבו בה (14. 11).

One paper leaf, slightly faded, measuring  $7 \times 4\frac{7}{8}$  in. (= 17.8  $\times$  12.4 cm.). Bold square character, with vowels and accents added by a later hand. There are eleven lines of text on each side, besides one or two lines of notes in a smaller hand. There are also some notes on the margin. [Amram.]

#### 26.

Psalm 37. 23-37.

Recto begins with מיי (37. 23), and ends with צדיק (37. 30); verso continues recto, and ends with אחרית (37. 37).

Judging by the mode of writing the divine name, this leaf may have formed part of a prayer-book.

One paper leaf, measuring  $6\frac{1}{2} \times 5$  in. (=  $16.4 \times 12.7$  cm.). There are thirteen lines to a page. The words are not evenly spaced, and the scribe probably intended to give the lines a poetic appearance. Square character, with vowel-points and accents. [Amram.]

#### 27.

Part of a biblical codex. Ps. 50. 18-51. 9.

Recto begins with ועם מנאפים (50. 18), and ends with כאינר (51. 2); verso continues recto, and ends with החטאני (51. 9). The vocalization and the orthography slightly differ from our Masorah. Thus מָנֵאָפִים (50. 18) instead of בעון; מָנָאָפִים (51. 7) instead of במחות; בעוון (51. 8) instead of במחות.

A piece of parchment, trimmed on the lower side, although no words have been cut off. Size  $6\frac{5}{16} \times 5$  in. (=16 × 12.7 cm.). Recto has thirteen lines, while verso has eleven. Bold square character, with vowel-points and accents, probably supplied by a later hand. [Amram.]

#### 28.

Part of the Book of Psalms. 106.5-107.37; 118.29-119.86. Fol. ra begins with נחלתן (106. 5). and r b ends with שדות (107. 37). Some leaves are missing between 1 b and 2 a. The latter begins with ליהוה (118. 29), and 2 b ends with מצותיך (119. 86). There is a great number of variants in the orthography and vocalization. There is especially a tendency in this codex to employ 1 and 1 as often as possible, although in some cases this fragment writes defectively words which are written plene in our Masorah. A few examples may be given here: נפלאתיך for אותיך (106. קון הולות (106. 21): אתם לסד אותיך (106. 21) נבלאותיך (106. 26); בנחם for פינחם (106. 30); וַתְּעֶב for וְתָּעֶב (106. 40); ומוצאי (מנאי (נוברי (107. 33); נוצרי (נוברי (119. 2); אורחותיך (119. 15); בחקיך (119. בחקיך (119. 23); קימני (119. 28); קימני (119. 28); בפקדיך (119. 28).

Two parchment leaves, badly damaged, forming the outer sheet of a fascicle. Size  $11\frac{1}{8} \times 9\frac{5}{8}$  in. (=28·2 × 23·8 cm.). There are twenty-six lines to a page. Beautiful square character; vocalized and accented, probably by a later hand. [Sulzberger.]

#### 29.

Part of the Book of Psalms. 126. 6-134. 3.

Fol. I a begins with ישראל (126. 6), and ends with לדוד (128. 6); fol. I b begins with ישראל (129. I), and ends with לדוד (131. I); fol. 2 a continues I b, and ends with [קל לד] (132. 12); fol. 2 b continues 2 a, and ends with (134. 3). The orthography differs from that of the Masorah. It often inserts I and ' as matres lectionis, as ברינה (126. 6), ברינה (127. 4), יבורך (128. 4), שינה (130. 4). More important variants are ישינה (129. 6).

Some words have been scribbled on top of fol. r b by a later hand.

Two parchment leaves, measuring  $6\frac{7}{8} \times 6\frac{1}{4}$  in. (=17.4 × 15.8 cm.). Number of lines to a page ranges from eighteen to twenty-one. Square character. [Adler.]

#### 30.

Part of the Book of Psalms or prayer-book. Psalm 135. 6–17. Recto begins with יבארין (135. 6), and ends with [הל[לריה] הל[לריה] ובארין (135. 21); verso continues recto, and ends with יחסרו (136. 17). It is punctuated and accented. But neither the vowels nor the accents are identical with those of the printed texts. Altogether the vocalization is peculiar. Dagesh forte is inserted in the first letter of almost every word. Even א sometimes has a dagesh, as לְּאָרֶין (135. 6) and יִּרְאָרֶין (135. 11). As a rule scriptio plene is prevalent in this fragment. Thus שִּׁהִיבָּה (135. 13). Strange vocalizations are שִׁיִּבְּיִלְּהְיִנְ (135. 13). Strange vocalizations are יִּבְּיִלְרִי (135. 13). Through the oversight of the copyist, all the words between מצרים (135. 8) and מצרים (135. 9) are omitted.

One of the lower corners is burned.

One parchment leaf, measuring  $6\frac{5}{16} \times 5\frac{7}{8}$  in. (=16 × 14.9 cm.). Number of lines of each page is seventeen. Square character. [Adler.]

#### 31.

Part of a biblical codex. Prov. 30. 27-31. 9.

Recto begins with מלך (30. 27), and ends with דיב (30. 33); verso begins with ואביון (31. 1), and ends with ואביון (31. 9). There are some masoretic notes on the margin.

One parchment leaf, badly damaged, measuring  $6\frac{5}{8} \times 7$  in. (=16.8 x 17.8 cm.). Recto has eight lines, there being extra space between 30. 28 and 30. 29, while verso has nine lines. Bold square character with vowel-points and accents. [Amram.]

#### 32.

Part of a biblical codex. Prov. 31. 20-Job 1. 18.

Fol. 1 a begins with יודיה (Prov. 31. 20), and ends the chapter; fol. 1 b has a masoretic note belonging to the preceding book, and then goes on, without a heading: איש היה (Job r. r); it ends with וברכו (1. 5); 2 a continues r b, and ends with השלח (1. 12); 2 b continues 2 a, and ends with בבית (ז. 18).

The codex to which this fragment belongs must have been very beautiful, although the vocalization and orthography are not accurate, that is to say, not in accordance with the Masorah. Thus היובי instead of היבי (Prov. 31. 30); אחיותיהם for אחיותיהם (Job 1. 4); ויבוא for ויבא (1. 6); הַשְּׁמָהָ for הַשְּׁמָהָ (1. 8); for (ו. ואַניִשׁה for מַעֲשָׂה (ו. וס) אובלים (ו. ומ) אובלים (ו. ואַניִשׁה אובלים (ו. ואַניִשׁה וֹיוֹ אַניִשְׁה אובלים ויטתים for מישותים (ibid.).

Two parchment leaves, slightly damaged, forming the inner sheet of a fascicle. Size  $6 \times 7$  in. (=15.2 × 17.8 in.). There must have been twelve lines to a page; but fol. 1 a, concluding a book, only has eleven lines, while I b has ten lines of text and two of masoretic notes. Bold square character, with vowel-points and accents. [Amram.]

VOL. XII. F f

#### 33.

Part of a biblical codex. Job 2. 4-3. 26; 7. 8-8. 21.

Fol. I a begins with יחון (2. 4), and I b ends with [מ. 26). Some leaves are missing between fol. I b and 2 a. The latter begins with לא (7. 8), and the last legible word on this page is begins with (7. 21), but it no doubt continued to א (8. 7); 2 b begins with (8. 8), and the last legible word is [מרוֹ (8. 21). This fragment has a number of variants in orthography and vocalization. The for קיקנים (2. 6); שמר (2. 6); שמר (3. 19); שמר (4. 16). Chere א (8. 14); מרטב (8. 16). On the whole, this codex seems to prefer the scriptio plena.

Two parchment leaves, badly damaged, forming the outer sheet of a fascicle. Size  $8\frac{3}{4} \times 8\frac{3}{8}$  in. (=22·2×21·2 cm.). There are two columns to a page, and twenty lines to a column. Beautiful square character, vocalized and accented. [Sulzberger.]

#### 34.

Part of a biblical codex. Canticles 2. 13-3.3; 4.6-14.

Fol. 1 a begins with השומרים (2. 13), and 1 b ends with השומרים (3. 3). Some leaves are missing between fol. 1 b and 2 a. The latter begins with אלך (4. 6), and 2 b ends with אלך (4. 14). There are some variants in orthography. לכי (Kere אלך (ב. 13); שעלים for שועלים (3. 2); בתחבות (3. 2); וברחבות (4. 6); הלבנה (4. 6); המור לבנה (4. 6); המור לבנה (4. 10); שפתותיך for שפתתיך (4. 11).

Two parchment leaves, forming the outer sheet of a fascicle. Size  $4\frac{1}{8} \times 3\frac{1}{2}$  in.  $1 = 10.4 \times 8.8$  cm.). There are ten lines to a page. Square character, vocalized and accented. [Sulzberger.]

#### 35.

Part of a biblical codex with masoretic notes. Cant. 3. 6-4. 12. Recto begins with מיִרהמִידבר (3. 6), and ends with ישפהותיך (4. 3); verso continues recto, and ends with נוֹן (4. 12).

On the upper margin of verso the word אברהם was added by a later hand.

A piece of parchment, badly damaged, measuring  $12\frac{3}{4} \times 11$  in. (= 32.4 × 27.9 cm.). Each page has two columns, and each column has seventeen lines. Large square character, with vowelpoints and accents. [Amram.]

## 36.

Part of the Book of Esther. 2. 13-16.

Recto begins with [מר] את כל-א[שר] את (2. 13), and ends with חפץ בה (2. 14); verso begins with יאמר (2. 15), and ends with ליבע ל (2. 16). There are some variants in orthography and vocalization. בּעֶרֶב (2. 14); חַבּץ (ibid.); אחשורוש instead of אחשורוש (2. 16); יבעשירי (ibid.).

A piece of parchment, forming lower half of a page. A little over five lines to a page have been preserved; but judging from the missing words between recto and verso, one may assume that there were about eight or nine lines to a page. Size  $5\frac{3}{8} \times 3\frac{3}{8}$  in. (=13.6 × 8.4 cm.). Bold square character; vocalized and accented probably by a later hand. [Lederer.]

## 37.

Part of the Haftarah for the first day of Passover. Joshua 5. 2-11.

Recto is headed ביהושע של פסח ביהושע, which is followed by Joshua 5. 2-11; both the Hebrew text and the Targum are given alternately, verse by verse. The vowel-points of the Hebrew text seem to have been supplied by a later hand.

It is very inaccurate. צרים (5. 2) is omitted, and in verse 3 it is צורים instead of צרים. So also מולים (5. 5) instead of מלים.

A piece of parchment, badly damaged, measuring  $8\frac{1}{2} \times 6\frac{3}{4}$  in. (=21.6 × 17.1 cm.). Recto has nineteen lines besides the heading, while verso has twenty-one lines. Square character. [Amram.]

#### 38.

Part of a collection of Haftarot.

Recto begins with מוב מותי מחיי (Jonah 4. 8) to the end of the chapter. This is obviously for the Day of Atonement. This is followed by Micah 7. 18-20. Then comes the heading לראשון של שניטר או כישב בתריעשר which is followed by Zech. 13. 9–14. 2. The last word of verso is למלחמה.

One paper leaf, faded, measuring  $7 \times 5\frac{3}{16}$  in. (=  $17.8 \times 13.2$  cm.). There are eleven lines to a page besides some masoretic notes. Bold square character with vowel-points and accents. [Amram.]

#### 39.

Part of a collection of Haftarot, Hebrew, and Aramaic alternating verse after verse.

Recto begins with המאתם (Mic. 7. 19), which belongs to the Haftarah of the afternoon service of the Day of Atonement. The conclusion of this Haftarah is followed by the Haftarah of the first day of Tabernacles (Zech. 13. 9–14. 21), which is headed לראשון של סוכה בתרי עשר The first word of this Haftarah is (Zech. 13. 9), and this page ends with והבאתו (Targum of 14. 6). Verso continues recto, and ends with והיה כל־הנותר (14. 16).

One paper leaf, measuring  $11\frac{5}{8} \times 7\frac{7}{16}$  in. (=29.5 × 18.9 cm.). There are thirty-two lines to a page. Square character with a tendency to cursivenesss. Vocalized and accented, the Hebrew text in the Tiberian system, and the Aramaic Targum in the Babylonian. [Y. M. H. A.]

#### 40.

Part of Targum of Leviticus. 4. 10-5. 2; 7. 16-8. 10.

First legible word on fol. 1 a is [חוו (4. 10); this page ends with איל (4. 25). First legible word on fol. 1 b is דעלתא (last word); this page ends with מבסה (5. 2). Some leaves are missing between fol. 1 b and fol. 2 a. The first legible word on the latter is דיק (7. 16); it ends with קודשוא (7. 29), corrected by a later hand into קודשואי. First legible word on fol. 2 b is יהי (7. 31). Next line is יכ (7. 34), and it is obvious that all the words between דיפינא (7. 32 and that of 7. 33) have been omitted by homoioteleuton. These words are added on the margin. It ends with [חוש (8. 10).

It is vocalized by a later hand, and has a number of marginal notes, chiefly corrections.

The upper part is burned.

This fragment belongs to the same fascicle as No. 41.

Two parchment leaves, forming the outer sheet of a fascicle, measuring  $9\frac{1}{16} \times 9\frac{1}{4}$  in. (=  $23 \times 23.5$  cm.). Number of lines of each page is twenty-two. Square character. [Friedenwald.]

#### 41.

Part of Targum of Leviticus. 5. 3-7. 15.

First legible word on fol. I a is סאבתיה (5. 3); this page ends with אוו (5. 16). First legible word on fol. I b is שתביק (ibid.); this page ends with מדבה (6. 3). First legible word on fol. 2 a is דאיכפר (6. 5); this page ends with סמן (6. 19). First legible word on fol. 2 b is סמן (6. 21); this page ends with אוו (7. 15).

It is vocalized by a later hand, and has marginal notes, chiefly corrections. Some words and even verses are omitted in the text and are added on the margin. These omissions are usually through homoioteleuton.

The upper part is burned.

These leaves are to be inserted between those of No. 40.

Two parchment leaves, forming the inner sheet of a fascicle, measuring  $9\frac{1}{16} \times 9\frac{1}{4}$  in. (=  $23 \times 23.5$  cm.). Number of lines of each page is twenty-three. Square character. [Friedenwald.]

#### 42.

Part of a sort of compendium of the Pentateuch containing the first three and last three verses of every *Sidrah*. Gen. 23. 2-28. 13.

Fol. I a begins with חתחו (23. 2), and ends with חימו (25. 17); fol. I b continues I a, and ends with עקרה (25. 21). Fol. 2 a continues I b, and ends with (25. 21). Fol. 2 b continues 2 a, and ends with עבר (28. 13). There are many scribal errors: אינ (25. 20); אינ לאינה (25. 21); מאבני for מאבני (28. 13). (28. 11).

Two paper leaves, forming the inner sheet of a fascicle, measuring  $4_8^7 \times 3_2^1$  in. (= 12.4 × 8.8 cm.). There are twelve lines to a page, except fol. 2 b which has only six, the rest of the page

being blank. בריט is marked on the margin. Square character. [Sulzberger.]

#### 43.

Part of a Jewish-Arabic translation of the Pentateuch (not Sa'adya's). This fragment covers Gen. 8. 11-9. 26. Each verse begins with the Hebrew word. Over every Arabic word is written its Hebrew equivalent in a very small cursive hand.

Recto begins with המאמה (היונה. S. 11), and ends with אללה (אלהים, 9. 6); verso continues recto, and ends with למו) להם למו), 9. 26).

One paper leaf. badly damaged in the middle, measuring  $11\frac{1}{2} \times 7\frac{1}{2}$  in. (=29.2 × 19 cm.). There are twenty-seven lines to a page. Oriental square character with a strong tendency to cursiveness. [Amram.]

#### 44.

Part of a Jewish-Arabic translation of the Pentateuch. Gen. 24. 58–25. 17. Each verse begins with the first Hebrew word. The first legible word is ארבו (24. 58, and the last is כני (25. 17). Possibly Sa'adya's translation; but no conclusive evidence can be adduced. The variants from the printed text of Sa'adya's translation, though mostly insignificant, are sufficiently numerous to make one hesitate to decide definitely about the authorship. משנים = אלמים (24. 60); S. ובארכו (24. 64). הבילניטים = אלאמיא (25. 6). אעטא ; so Beyrout translation has more correctly (25. 6). אעטא ; so Beyrout translation; S. אונולא (ibid.).

A narrow and long strip of parchment, badly mutilated, written closely on one side. Size  $19 \times 3\frac{1}{2}$  in. (=  $48 \cdot 1 \times 8 \cdot 8$  cm.). Recto has seventy-nine lines, while verso is blank. Square character with a tendency to cursiveness. [Sulzberger.]

## 45.

Part of a translation of Exodus in vulgar Jewish-Arabic, with notes. 38. 21-39. 10.

Recto begins with אלשהאדה (ביכבן העדות 138. 21), and continues to the end of 38. 24. Then follows a note on the value

The translation is as a rule paraphrastic. Nevertheless the translator desired to express every Hebrew word. Thus איא is consistently rendered by איא. Every verse begins with the Hebrew word.

One parchment leaf. All the four sides have been trimmed, and none of the lines is complete. Size  $ro\frac{1}{4} \times 3\frac{3}{4}$  in. (= 26  $\times$  9·5 cm.). The number of lines now is twenty-nine to a page. Square character. [Adler.]

#### 46.

Part of Sa'adya's translation of the Pentateuch. Lev. 26. 34–44. Recto begins with פי בלד (26. 34), and ends with אעראיהם (26. 39); verso continues recto, and ends with איצא מע הדה (26. 34). Every verse begins with the first Hebrew word. There are some minor variants. Thus ווקעו ולים for ווקעו מן גיר (26. 36); יכשעון for יכשעון (26. 36); the first part of verse 42 has been omitted by mistake.

One paper leaf, torn and faded, measuring  $6^1_8 \times 4$  in. (= 15.5  $\times$  10.1 cm.). There are thirteen lines to a page. Oriental square character with a tendency to cursiveness. [Amram.]

#### 47.

Part of a Jewish-Arabic translation and commentary of Genesis. 31, 50-32.3. Each verse begins with one or more Hebrew words of the text, which are followed by the Arabic translation. After every paragraph the author discusses exegetical and grammatical problems.

Fol. 1 a begins with a note on the word תענה (31. 50) which is explained in accordance with Sa'adya's translation. Of 31. 50–53 the translation is missing; but the commentary tallies with Sa'adya's translation, as may be seen from הענה and from the insertion of יאנכאן גריב after מוליל (iiiid.), which Sa'adya renders אנכאן גריב of verses 31. 54–32. 3 we have only the translation, the fragment breaking off just when the author begins to discuss that paragraph.

This fragment offers many variants from Sa'adya's translation, as אלי בלדה (31. 54); אן יאכלו טעאמא for אלי מוצעה אלי בלדה (32. 1); אלי פאואחה for פאואחה (32. 2).

Two paper leaves, badly damaged, forming the inner sheet of a fascicle. Size  $7\frac{3}{8} \times 5\frac{1}{2}$  in. (=  $18.7 \times 14$  cm.). The number of lines ranges from twenty to twenty-one to a page. Oriental square character with a strong tendency to cursiveness. [Amram.]

#### 48.

Part of an Arabic translation and commentary of 2 Samuel, chapters 11 and 12.

Fol. I a begins with the Hebrew of II. 23, which is rendered into Arabic; then follows the Hebrew and Arabic of verse 24, after which is a long note covering the rest of fol. I. Some leaves are missing between I b and 2 a. The latter comments upon the exact force of ממה (I2. 3) and ויחמל לקחת (I2. 4), while 2 b has a long discussion on David's action in connexion with Bath-sheba.

It was obviously the author's system to give the Hebrew text and Arabic translation alternately, verse by verse, and then comment on the entire paragraph.

Two paper leaves, badly damaged and faded, forming the outer sheet of a fascicle. Size  $8\frac{1}{2} \times 6$  in. (=  $21.6 \times 15.2$  cm.). There are nineteen lines to a page. Oriental square character with a strong tendency to cursiveness; the Hebrew words are in a bold square hand, with vowel-points and accents. [Amram.]

#### 49.

Part of a Jewish-Arabic translation and commentary of Jeremiah. About a half of every verse of the Hebrew text is first given which is followed by a literal translation. The exposition of the text is placed after the paragraph has been completed.

Fol. 1 a begins with note on Jer. 4. 20 b, and ends with notes on 4. 22; fol. 1 b continues 1 a, and ends with general notes on 4. 20-26. Some leaves are missing between fol. 1 b and 2 a. The latter begins with notes on 4. 31, and ends with notes on 5. 1, 2; fol. 2 b continues these notes at length.

לאמרה ומחתבחרה (4. 23) is rendered by תיה וביה, while Saladya's translation of this phrase (Gen. 1. 2) is המחתבחרה ומחתבחרה ומחתבחרה (Gen. 1. 2) is המחתבחרה ומחתבחרה (Our author confuses biblical verses. Thus in commenting on Jer. 4. 30, 31, he attributes the words ישתים נישים בנות אם אחת (Zach. 5. 9) to Ezekiel; doubtlessly he had in mind אחת בנות אם שהים נישים בנות אם אחת (Ezek. 23. 2). Similarly, he confuses and combines (while commenting on Jer. 5. 1, 2) Hos. 12. 8 with Amos 8. 5 b. In translating Jer. 5. 1, he omits the words אחת המצאו איש רמצאו איש המצאו איש המצאו איש האחת בנות איש בנות אומר בנות איש בנות איש בנות איש בנות אומר בנות איש בנות איש בנות איש בנות איש בנות איש בנות בנות איש בנו

Diacritical points are seldom used, and there is no consistency about this usage. The divine Name is written thus ". The orthography of the Arabic words is as a rule classical. But fol. 2 a has אַלְסֵלְם.

Two paper leaves, measuring  $7\frac{11}{16} \times 5\frac{1}{2}$  in. (= 19.5 × 14 cm.). The number of lines to a page ranges between nineteen and twenty. Square character. [Adler.]

#### 50.

Part of an Arabic translation of and commentary on the Book of Job. 31. 12-40. At the beginning of every verse one or two words of the Hebrew text are given; then follows the translation of all the verse. The annotations were obviously placed at the end of each speech, regardless of chapter, for after the translation of chapter 31 we have notes on chapter 29.

Fol. I a begins with ובכל בומיע (31. 12 b), and ends with באלת (31. 25 b); fol. I b continues I a, and ends with על = עלי (31. 36 a). Fol. 2 was a narrow strip when the copyist wrote on it, as no words are cut off. 2 a continues I b, and ends with with (31. 40). Fol. 2 b continues 2 a, and completes chapter 31. Then follows a note to לאורו אלך חשך (29. 3). This page ends with the beginning of a note, perhaps, on 30. I.

This translation is to all intents and purposes identical with that of Sa'adya's. It is true, we have a number of variants, but the bulk of them are quite insignificant, and are due to different systems of orthography, like פלינאלני (31. 28) where Sa'adya has פלינלני and מבחת (31. 34), S. מסכח. Other variants are due to an inadequate knowledge of grammar, like עוויו (31. 26); S. אניאל עוויוא (31. 27); S. אניאלא . Some variants are errors of the copyists, as אניאל (31. 32); S. אנלאים (31. 33); S. מכאביי (31. 33); S. מכאביי (31. 33); S. מכאביי (31. 33); S. מכאביי (31. 33); S. אניאלוא (31. 35); S. אסירהא (31. 15); S. אסירהא (31. 18); S. אסירהא (31. 15); S. אסירהא (31. 18); S. אסירהא (31. 18); S. אסירהא (31. 18); S. אסירהא

The commentary presents a greater problem. The words commented upon and the opinions expressed are identical in our fragment with those of Sa'adya's; but the position in which the notes are placed, and the language employed, are entirely different. In Sa'adya, as printed by Bacher, the notes are placed at the end of every paragraph, while in our fragment they are at the end of the speech which, in this case, extends over three chapters.

In order to illustrate the difference of style in the notes, I give the two texts in parallel columns:

Fragment.

לאורו אלך חשך מענאה בחשך ופס' בחמה בחמן לאני נעלתה בחמאה מכתצר אלאלף מחל קולה וגם כל שארית יש ירידו בה שארית ובדלך ותזרני ומעני בידי תחליף אי שי בעד שי יחברל לי

Sa'adya. אלמעני בחיטך והו מכתצר אלבאי

בחמה הו מ' בחמאה מכתצר מתל וגם כל שרית ישראל (ד"ה א' י"ב ל"ם) [מכאן שארית] ותזרני (ש"ב כ"ב מ') מכאן ותאורני.

אי יתבדל שי בעד שי

It is well known that Sa'adya wrote more than one recension of his commentary, and our fragment may represent one of those. (See Bacher, p. ix). It is also possible that one of Sa'adya's pupils wrote down in his own language that which he heard from his teacher.

The orthography was intended to be classical. Diacritical points are placed only over  $\mathbf{p}$  and  $\mathbf{y}$ .

One and a half parchment leaves. With the exception of the last page, the number of lines on each page is seventeen. The complete leaf measures  $6\frac{9}{16} \times 5\frac{7}{8}$  in. (=  $16.6 \times 14.9$  cm.), while the half is  $6\frac{9}{16} \times 2\frac{3}{4}$  in. (=  $16.6 \times 7$  cm.). Square character. [Adler.]

51.

Part of Ibn Ezra's commentary on Genesis. 8. 5-21.

Recto begins with הלבנה (8. 5), and last legible words are [שב] (8. 11); verso begins with בי פניה חרבו (8. 13), and last legible words are [הני]חות לש[ון] (8. 21).

This fragment belongs to the same fascicle as Nos. 52, 53.

A piece of paper, other half of No. 52. Size  $4\frac{3}{4} \times 3\frac{3}{4}$  in. (=12 × 9·5 cm.). Fourteen lines have been preserved on each side. Rabbinic cursive hand. [Amram.]

52.

Part of Ibn Ezra's commentary on Genesis. 8. 5-21.

Recto begins with בה ובעשור (8. 5), and the last legible words are מוסף (8. 11); verso begins with על הארץ (8. 13), and last legible words are חמעם שקבל (8. 21).

This fragment belongs to the same fascicle as Nos. 51, 53.

A piece of paper, torn on all sides; other half of No. 51. Size  $4\frac{3}{4} \times 3\frac{3}{4}$  in. (= 12 × 9.5 cm.). Fourteen lines have been preserved on each side. Rabbinic cursive hand. [Amram.]

53.

Part of Ibn Ezra's commentary on Genesis. 11. 28-12. 8.

Recto begins with ויתכן שאור עשו (11. 28), and ends with אור השנית (11. 31); verso begins with השנה (12. 5), and ends with עלים (12. 8).

It belongs to the same fascicle as Nos. 51 and 52.

One paper leaf, badly damaged and lower part torn off. Size  $4\frac{3}{4} \times 5\frac{3}{4}$  in. (= 12 × 14.6 cm.). Fourteen lines have been preserved on each page. Rabbinic cursive hand. [Amram.]

## 54.

Part of Rashi's commentary on Genesis. 41. 8-23.

Recto begins with רוב בפתרוניהן (41. 8, repeated twice), and verso ends with ותרנ נצן לקיין (41. 23).

מי גרם פתרוני גרם: Thus in verse 41. 13: מי גרם פתרוני גרם לפרש מי הוא המשיב לפי שאין צריך לפרש מי הרי המקרא קצר ולא פירש מי הוא המשיב למעלה כמו שאמר פרעה הוא המשיב מי שבידו להשיב וזהו פרעה הנזכר למעלה כמו שאמר פרעה.

תשמע הלום תאזין ותבין חלום לפתור אותו תשמע 16: עקיף לשון הבנה והאזנה כמו כי שומע יוסף.. אשר לא תשמע לשונו בַּלְעָרָי אין החכמה שלי אלא אלהים יענה.. יתן יזמין לי ענייה כפי שיהא בה שלום פרעה. ד"א חס ושלום שיהא הדבר תלוי בדברי אלא לאלהים שלום פרעה. ד"א מיכן שצריך אדם להתפלל פתרונים והוא יענה את שלום פרעה.. ד"א מיכן שצריך אדם להתפלל . בשלומה של מלכות

One paper leaf, slightly damaged, measuring  $6\frac{1}{8} \times 4\frac{5}{16}$  in. (=  $15.5 \times 10.9$  cm.). Rabbinic character. Recto has seventeen, and verso sixteen lines. [U. P.]

# 55.

Part of commentary, in Jewish-Arabic, on the Books of Samuel. I Sam. 25. 30-27. 10; 2 Sam. 12. 14-13. 6. The notes are rather long, though not many passages or words are commented upon.

Fol. 1a begins with יוי לאדני יוי לאדני (1 Sam. 25. 30), and has notes on ידבר באביניל (25. 33); אישר כליתיני (25. 33); וברוך טעמך (ibid.); וידבר באביניל (26. 39); אישר כליתיני (25. 44); וישאול נתן וכו' (26. 7); (26. 39); או במלחמה וכו' (26. 44); וישאול נתן וכו' (26. 10); או במלחמה וכו' (26. 15); או במלחמה וכו' (26. 15); אייט וכו' (26. 14); אייט וכו' (26. 20); מאחת וכו' (26. 20); וייי יישיב (26. 23); באישר ירדף וכו' (27. 10). Some leaves are missing between 1 b and 2 a. The latter has notes on אפס כי נאין וכו' (12. 13); ולא ברה וכו' (12. 15); וואניט (12. 17); וישס במנרה וכו' (12. 31); וישס במנרה וכו' (13. 31); וישס במנרה וכו' (13. 31); לביבות (13. 4); מרוע וכו' (13. 4); מרוע וכו' (13. 4); מרוע וכו' (13. 4); מרוע וכו'

A characteristic note of this author may be given here: וירבר באביניל אעלם אן מעני אלכטבה פי אלנסא לם יקע ענדנא אלא מידבר באביניל אעלם אן מעני אלכטבה ביים יטידבר בה כוו וירד וידבר לאיטה ותייטר בעיני ישמיטיז פאנה באללאם.

The orthography is mostly classical, but there are few diacritical points. A Tashdid is written over מתסארין which is the translation of מתלחשים (2 Sam. 12. 19).

Two paper leaves, slightly faded, forming the outer sheet of a fascicle, measuring  $7\frac{1}{4} \times 5\frac{3}{8}$  in. (=18.5 × 13.6 cm.). There are twenty-one lines to a page. Oriental square character with a strong tendency to cursiveness; the Hebrew words commented upon are in bold square hand, with vowel-points, but other Hebrew words are in the same character as the Arabic. [Cobern].

### 56.

Part of Rashi's commentary on Proverbs. 18. 4-22. 4.

Fol. 1 a begins with בל איש שבמל (18. 4), and 1 b ends with הקב"ה (19. 29); a few lines are torn off at the top of 2 a, which begins with הלכה (20. 5), and 2 b ends with מדרם לרגלה (22. 4).

This fragment has important variants, as לפרשו for לפרשו (20. 8).

Two parchment leaves, badly damaged, forming the inner sheet of a fascicle. The upper part is entirely torn off. Size  $rr_{\frac{1}{2}} \times 6\frac{1}{8}$  in. (= 29·2 × 15·5 cm.). Each page has two columns, and there must have been more than thirty lines to a page. Rabbinic cursive character. [Amram.]

#### 57.

Part of Ķimḥi's kabbalistic commentary on Ezekiel. 1.21, 22; 1.24, 25.

Fol. r a begins with כישל דרך משל (ו. 21), and r b ends with באור שהוא (ו. 22). Two leaves are missing between fol. r b and 2 a. The latter begins with קול בלכתם (ו. 24), and 2 b ends with עבדוהי נביי (ו. 25).

There are some interesting variants. Thus verse 22 has מוטכל (instead of מוטכל (מוטלל): (instead of מוטכל (מוטלל). Verse 25 has הרוכב (instead of הרוב ).

Two paper leaves, forming the outer sheet of a fascicle, measuring  $5\frac{1}{4}\times4$  in. (=  $13\cdot3\times10\cdot1$  cm.). Thirteen lines to a page. Rabbinic hand, but each verse begins with bold square character. [U. P.]

# 58.

Beginning of an Arabic commentary on Psalms, which is much briefer than Sa'adya's. It is headed בשמיך רחמנא נבחדי דשמונה חלים. The first few words of each verse are quoted and then commented upon; but no translation is given. This leaf covers the greater part of the first two psalms.

One paper leaf, badly damaged and faded, measuring  $6\frac{1}{8} \times 4\frac{5}{16}$  in. (=15.5 × 10.9 cm.). There are fifteen lines to a page. Oriental cursive character. [Amram.]

### 59.

Part of an Arabic commentary on Psalms. 105. 21–106. 3. Fol. 1 a begins with notes on ימשל (105. 21), and ends with 105. (105. 22); fol. 1 b continues 1 a, and ends with notes to 105. 24). Some leaves are missing between fol. 1 b and 2 a. The latter begins with a general introduction to Psalm 106. It discusses its contents, and explains why this Psalm which contains a sketch of Jewish history is prefaced and appended by verses of prayer. It also points out that יברני (106. 4) refers to the psalmist personally, whereas הושיענו (106. 47) is for the nation in general. This page ends with notes on 106. 1, in which the usage of the words denoting praise, thanks, &c., is explained. Fol. 2 b continues 2 a, and ends with notes on 3.

A few characteristic sentences of this writer may be mentioned. In explaining that ישראל (105. 23) refers to all the tribes, while by ביין Jacob alone is meant, he remarks: יעקב אלהאלה פי אן אלנבי (Jacob) אן אלנבי (Jacob) קד אקאם פי אלבלד ונאיר פיה (ו)קאנה אלהאל פי מקאמה אענב מן האל אולאדה וקצד אלמשורר אברא אלי אטרף מא מקאמה אענב מן האל אולאדה וקצד אלמשורר אברא אלי אטרף מא יכון פון אלמענא ואבין.

The orthography of Arabic words is not consistent. There seems to be an attempt to follow the classical forms. But spellings like  $\sin z = \cos z$  are not infrequent. Then a short u is often

represented by ז, as  $\dot{y}$  בירל . Similarly א is used for u and  $\dot{z}$  for  $\dot{z}$ , though these cases are less frequent than those of  $\dot{z}$  for u, as לם יחתני  $\dot{z}$  and לם יחתני  $\dot{z}$ .

Diacritical points are only placed on 2 and 2.

On fol. 2 a there is a marginal note suggesting a different explanation from that given in the text.

Two parchment leaves, forming the outer sheet of a fascicle, measuring  $11 \times 6\frac{11}{16}$  in. (=  $27.9 \times 17$  cm.). The number of lines ranges between twenty-seven and twenty-eight on each page. Square character. [Adler.]

### 60.

Part of an allegorical commentary, in Jewish-Arabic, on Song of Songs. 2. I-II; 5. 7-I4. Not all verses are commented upon. The Hebrew words are usually in a larger character and vocalized, three dots (\*) being put on each word.

Some leaves are missing between fol. 1 b and 2 a.

Two paper leaves, forming the outer sheet of a fascicle, slightly obliterated. Size  $6\frac{7}{8} \times 5\frac{1}{8}$  (=17.4×13 cm.) Number of lines ranges from fifteen to sixteen to a page. Oriental cursive hand. [U. P.]

## 61.

Part of Gersonides' commentary on the Five Megillot. Canticles 8. 4-Ruth.

Fol. 1 a begins with Canticles 8. 4, and 1 b ends with 8. 7. Some leaves are missing between fol. 1 b and 2 a. The latter begins with the middle of the ninth הועלה on Ruth, and 2 b ends with the sixteenth תועלה, which is the last. This is followed by a note (missing in the Königsberg edition) to the effect that the commentary on Ruth (or the preface) was completed on the naw moon of Nisan in the year 89 (= 1329).

Two paper leaves, slightly damaged, forming the outer sheet of a fascicle.  $10\frac{1}{2} \times 7\frac{5}{8}$  in. (=26.6 × 19.3 cm.). The number of lines ranges from twenty-three to twenty-nine to a page. Cursive rabbinic character. The verses of the text are in a larger hand and are vocalized and accented. [Amram.]

### 62.

Part of a Jewish-Arabic commentary on the Book of Daniel.

The writing of fol. I does not seem to be the same as that of fol. 2. The subject-matter of fol. 1 is rather puzzling. On fol. 1 a the writer expatiates on the attributes and praises of God. This is continued till fol. 1 b, line 3, where the paragraph ends with the words 'ואת כל אלה ידי עשתה ויהיו כל אלה נאם יי ונ' (Isa. 66. 2). Then follows a short paragraph which may be a note to Cant. r. 3. It begins with משכני אחריך, and is followed by quotations from Exod. 3. 16; 4. 1; 4. 29, 30, 31. The writer probably wished to point out that Moses had underrated the faith of the Israelites. The lower half of this page is blank. Some leaves are missing between fol. 1 b and fol. 2 a. Fol. 2 a is in the midst of a discussion on the Messianic periods, and the writer explains that there are ten periods. It discusses the Maccabean period which is apparently the seventh. Various passages referring to Hanukkah are quoted from the Book of Maccabees in Aramaic and from the Talmud, as Shabbat 21 b, &c. This lengthy discussion was evidently occasioned by ולקין העתים (Dan. 11, 13). The usage and meaning of the word pare also explained, and as illustrations ותמלא . . . ואין קצה (Psalm 119. 96), ותמלא . . . ואין קצה (Isa. 2. 7), and other passages are quoted. This long note continues till the middle of fol. 2'b. Then follow short notes on יישה בניו (Dan. וו. ועבר על בנו .ibid., וו. 20), and a few other verses. This page ends with a note on ולא נתנו עליו הוד כילבות (ibid., 11. 21). These verses are explained as referring to the Muhammedan period.

Fol. 1 may be the introduction to this commentary. But the intrusion of the note in Cant. 1. 3 and the difference in the writing make it probable that this leaf served as a cover, and was originally blank, and a later scribe jotted down some passages from other books.

Two parelment leaves, forming the outer sheet of a fascicle, measuring  $7\frac{1}{8} \times 5\frac{1}{4}$  in. (=  $18 \cdot 1 \times 14 \cdot 6$  cm.). Fol. 1 a has twelve lines to a page (the lower half of 1 b is blank); fol. 2 has

thirty-three lines on each page. Square character with a slight tendency to cursiveness. [Adler.]

### 63.

Probably part of an Arabic commentary on the Haftarot. The style is that of Sa'adya, and the notes may have been excerpted from his commentaries. There are lengthy notes on Hos. 14. 10 and Mic. 7. 18 (Haftarah for Sabbath Shubah). These notes cover fol. 1 a and 1 b. Some leaves are missing between fol. 1 b and 2 a. The latter deals with 2 Sam. 22. 1, 2 (= Ps. 18. 1, 2). The Hebrew quotations are vocalized and accented.

Two paper leaves, badly damaged in the upper part, forming the outer sheet of a fascicle. Size  $10 \times 7\frac{1}{4}$  in. (=25.4 × 18.4 cm.). There are twenty-four lines to a page. Oriental cursive character; the Hebrew words commented upon are in a large square hand. [Amram.]

#### 64.

The beginning of a homily, in Aramaic, on Ezek. 1. 1.

Recto is blank, except for a few letters of the alphabet, written probably by a boy. Verso is headed חרגום ויהי בשלשים שנה, and has thirty-three lines in irregular square character.

One parchment leaf, measuring  $8 \times 5\frac{3}{4}$  in. (=20·3 × 14·6 cm.). [Sulzberger.]

# 65.

Part of a free rendering, in vulgar Jewish-Arabic, of Daniel.

Every verse begins with the first Aramaic word of the text, but not all verses are translated.

Fol. I a begins with אלה ושכרוה: כען, the third word representing Dan. 4. 34. The next paragraph is headed קיצת בליטאצר (= وُقَفَّ), and the narrative continues till fol. 2 a. The next paragraph is headed קיצת דרויים המדי, and the story continues as far as אדין פגא, which is probably Dan. 6. 7.

Two paper leaves, badly damaged, measuring  $7\frac{5}{8} \times 6\frac{1}{2}$  in. (= 19·3 × 16·4 cm.). Number of lines ranges from fifteen to eighteen to a page. Square character with a tendency to cursiveness. [Sulzberger.]

VOL. XII.

### 66.

Part of a halakic commentary on the Pentateuch. These leaves deal with the section Emor. Each leaf is headed סדר אמר אל הכהנים.

Two paper leaves, measuring  $8\frac{1}{2} \times 6\frac{1}{8}$  in. (= 21.6 × 15.5 cm.). Number of lines ranges from thirty-one to thirty-four to a page. Late Oriental cursive character. [Amram.]

## 67.

Part of a Jewish-Arabic lexicon of the Bible in the same style as Ibn Janah's *Usul*.

Fol. 1 has the root אמן (incomplete). Fol. 2 has the root אמר (also incomplete).

Some leaves are missing between folios 1 and 2.

Two paper leaves, damaged, forming the outer sheet of a fascicle. Size  $6\frac{3}{4} \times 4\frac{5}{16}$  in. (= 17·1 × 10·9 cm.). There are seventeen lines to a page. Square character with a tendency to cursiveness. [U. P.]

# 68.

Part of a Hebrew-Arabic glossary to First Book of Kings.

Fol. I a begins with בריאים which is rendered by ביוי (5. 3), and ends with אלוני which is rendered by ביוי (6. 4); fol. I b begins with שכופים rendered by מוטילה טלעה (ibid.), and ends with יבבעה ופטורי rendered by בבעה (6. 18). Fol. 2 a continues I b. It begins with ציים rendered by ירד, אוהר (ibid.), and ends with אור (7. 6). The rendering of this word is entirely obliterated, and no trace whatsoever is left. It might have been omitted by the scribe. Fol. 2 b begins with יקרות (7. 29).

Although the Hebrew words, with a few exceptions like איקרות, are spelled in accordance with our Masorah, the orthography of the Arabic words is phonetic. Thus is sometimes confused with ד, as דכאם (t Kings 5. 3). i and u are usually indicated by and the respectively, as may be seen from the words quoted above

In some cases, where double renderings are given, the Hebrew word is repeated twice, as

Some of the renderings are interesting, as יקרות (7. 9) is taken to mean 'heavy' in the Aramaic sense. See Rashi.

Two parchment leaves, measuring  $5\frac{3}{8} \times 5\frac{13}{16}$  in. (= 13.7 × 14.8 cm.). There are sixteen lines on each page. Square character. [Adler.]

### 69.

A compilation of Hebrew words occurring in the Bible. Each word is accompanied by the biblical expression in which it is found.

One paper leaf, badly damaged and faded, measuring  $7\frac{9}{8} \times 7$  in. (= 20 × 17.8 cm.). There are two columns to a page and twenty-two lines to a column. Square character. [Amram.]

## 70.

Part of a treatise, in Jewish-Arabic, on the usage of certain Hebrew expressions.

Fol. 1 a begins with a discussion of the usage of the expression אלקיחה, which, the author says, is employed in three ways: (r) in connexion with obedience to God; (2) disobedience to God; (3) in connexion with an act which involves neither obedience nor disobedience (נירול אן אללקיחה עלי נ צרוב מנה מא כאן מאעה) ללה תעאלי ומנה מא כאן מעציה ללה תעלי ומנה מא כאן לא טאעה ולא מעציה. Numerous examples for each case are given, and rabbinic passages are extensively quoted. The author refers to ופי תרומת המשכן פי אלפרשה אלתי להדה אלסבת ויקחו לי : Sa'adya תרומה וכול תתאמל מא קד דברה רבינו סעדיה נאון וֹל פי תפסירה (fol. 1 a, l. 8). At the end of fol. 1 b the author still quotes passages to illustrate the first usage. Some leaves are missing between 1 b and 2 a. The latter begins with the third mode יאלצרב אלתאלת כין אללקיחה והו מא כאן לא טאעה ולא פיעציה לקול פי אלמיטנה בבכורות פרק מעשר בהמה הלוקח. This is continued to the end of 2 b.

The author gives the source of every quotation, and this fact would lead one to assume that this book belongs to a later period, probably to the thirteenth century.

Two paper leaves, forming the outer sheet of a fascicle, measuring  $6\frac{1}{16} \times 5$  in. (= 17 × 12·7 cm.). Number of lines ranges from twenty to twenty-two to a page, apart from some irregular lines on the margins. Oriental cursive character. [Amram.]

### 71.

Stray notes, in Jewish-Arabic, on biblical passages. Some notes are brief while others are rather lengthy and irrelevant.

The verses commented upon are: Psalms 68. 31; 75. 9; Job 25. 5; 34. 29. The writer expatiates upon the use of the Imperfect; he then stumbles upon the word שממה, and gives a number of passages in which it occurs. He is thus led to explain the use of the 1 to introduce the predicate, and a great many passages are cited.

Two parchment leaves, slightly damaged, measuring  $5\frac{1}{2} \times 4\frac{5}{8}$  in. (=14×11·7 cm.). There are nineteen lines to a page. Square character with a slight tendency to cursiveness. [Amram.]

# 72.

Part of a treatise, in Jewish-Arabic, on Hebrew grammar. This fragment contains rules about the *makkef* (written אמן, which is against the vocalization אמן) after אמ and לב.

Two paper leaves, badly obliterated, measuring  $6\frac{11}{16} \times 5$  in. (=17 × 12·7 cm.). Number of lines ranges from eleven to fourteen to a page. The writing, which is in Oriental square character with a strong tendency to cursiveness, is very slovenly. [U. P.]

## 73.

 out that the exceptions like 'ויאמר יי אלי אתה עובר וכו' are few. The writer's aim was evidently polemical, as in referring to this principle and to the one which preceded it, he observes : פאחפט הדץ אלאצלין פאנחמא סור חצין חול אלשריעה וחאגן מאנע ראד לסהאם אלסנה אלאיטראר ענהא. He then discusses repetitions of words which add nothing to the meaning, but are merely employed for rhetorical effect, as ני הנה אויביך יי וכו' (Ps. 92. 10); or for the sake of making the sentence more intelligible, as the repetition of המוכח in 2 Kings 23. 15.

One paper leaf, measuring  $7 \times 5\frac{3}{8}$  in.  $(=17.8 \times 13.6$  cm.). The right upper corner is torn off. There are twenty-one lines to a page. Oriental square character with a strong tendency to cursiveness. (Cobern).

### 74.

Part of Kimhi's Hebrew grammar מבלול. The treatment of the verb ends on recto, l. 2, where the quinqualiteral verbs are given. This is followed by יסחרחר in a large square hand, and the page ends with אתה קורא היטוא (Fürth edition, p. 153 a, l. 4). Verso continues recto, and ends with ישהטעם קרוב לה (p. 154a, l. 20).

There are some minor variants, as שער השמות instead of יטער דקדוק היטמות.

A narrow strip of parchment, measuring  $10\frac{1}{4} \times 4\frac{1}{2}$  in. (= 26 XII.4 cm.). Only half of the width has been preserved. There are twenty-eight lines to a page. Rabbinic cursive character. [Amram.]

VOL. XII. H h



# EARLY KARAITE BIBLE COMMENTARIES\*

By JACOB MANN, Baltimore Hebrew College.

THE fragments of works on the Bible by early Karaite writers, which are edited here, are a welcome addition to our very scanty knowledge of early Karaite Bible exegesis. Well known is Ibn Ezra's damaging criticism of this branch of literature. 'The second method was chosen by the crooked, though they be Jews, who thought that they adopted the right point (of view) but really knew not its place. This is the method of the Karaites ("Sadducees"), such as 'Anan and Benjamin, Ben Mashiah and Jeshu'a, and every heretic who does not believe in the words of the Rabbanites. Each of them explains, as is his whim, the verses as well as the commandments and statutes, while they are ignorant of the elements of the Holy language. They therefore err also in their grammatical remarks. They completely change their views constantly, since no law is adequately expounded in the Bible in all its details.' The judgement of an Ibn Ezra

<sup>\*</sup> See JQR., N. S., XII, p. 124.

ותרך הב' בחרוה פתלתולים י שבו בי עמדו על הנקודה בעצמה י והם לא ואם הם ישראלים י אשר חשבו כי עמדו על הנקודה בעצמה י והם לא ידעו את מקומה י ווה דרך הצדוקים כענן ובנימן י ובן משיח וישוע ידעו את מקומה י ווה דרך הצדוקים כענן ובנימן י ובן משיח וישוע וכן כל מין אישר בדברי מעתיקי הדת לא יאמין י והוא נו להשמאיל או להימין י וכל איש כרצונו יפריש הפסוקים י גם המצות והחקים י והים מדעת תוצאות לשון הקודיש ריקים י על כן יתעו גם בדקדוקים י ואיך יסמכו ברגע על דעתם יוכל רגע הפכו מצד אל צד כפי מחשבתם י בעבור שלא תמצא בתורה י מצוה אחת בכל צרכיה מבוארה Bacher, Abr. Ilm Ezra's Einleitung zu seinem Pent, Commentar, 1870, 40 ff.

is weighty indeed. He had at his disposal the commentaries of writers unknown to us, as every reader of his classical work on the Bible can verify for himself. Yet the cautious student finds it advisable to forego a categorical endorsement till the works of the early Karaites become more accessible. At present only a few quotations of Benjamin al-Nahawendi's exegetical works are known from the writings of other authors.

His supposed disciple, Daniel b. Moses al-Kūmisi, is known to have commented on the books of Leviticus and Deuteronomy, and probably on the whole Pentateuch. Dr. Poznański's statement (Few. Enc., IV, 433, col. 2, bottom) that he was the author of 'Commentaries to the Pentateuch, to Joshua, and to Judges', rests on a misunderstood item in a Genizah Catalogue (cited by Schechter, Saadyana, p. 79). פתרון חומש . . . . ושפטים שפתר דניאל בן משה must be understood as מתרון חומיט [דברים] מתרון הומיט, a commentary on Deuteronomy, the first part of which begins with דברים, while the second commences with שבטים (Deut. 16. 18 ff.). Each part of the Pentateuch used to be divided into two halves. Thus Exodus was divided into two parts, the second one beginning with ואלה המשפטים (Exod. ch. 21), while אחרי מות (Lev. ch. 16) formed the second portion of Leviticus.<sup>2</sup> Daniel's commentary on Lev. 1. 1-15; 6. 21-

י See JOR.. N.S.. VI. 365: אלנז' אלתאני מו תפסים תפסים האלנז' אלתאני מן אלתוריה; י of the Torah' evidently refers to אלנז' אלתאני מן אלתוריה, אלנז' אלתאני מן אלנז אלתאני מו אלנז אלתאני מו אלנז אלתאלה י י י אלנז אלתאלה בו מושר אלנצף אלב כון אלנז אלתאלה בו מישה בשתר במישה בארגי בו מישה בארגי בו מישה בארגי בו מישה ווקרא ואחרי שפתר דניאל בן מישה ווישרי מות אחרי מו

437

7. 21 has been published by Schechter in Saadyana, No. LV. Harkavy published an early Karaite commentary on Lev. 25. 9-26. 25, which he assigned to Benjamin (in Halpoker. I, 169-73). But more likely its author is Daniel. The style is similar to that of Saadyana (so also Pozn., l.c.). Fragment C may be a part of Daniel's Commentary on Numbers (see above, p. 292). Recently a portion of his commentary on Psalms has been published.3 Some of the fragments printed here may have emanated from these prominent Karaite writers. Ibn Ezra had also before him exegetical works by Ben Mashiah (i.e. Abū'l Ḥasan b. Mashiah) who, according to Ibn al-Hiti's Chronicle of Karaite writers.4 lived in Bagdad and was a contemporary of Sa'adya. Supposing his commentaries were written in Hebrew, some of our fragments could be assigned to him. However, the commentary on Hosea-Joel (Fragment I) originates from the intellectual circle of Karaism that had its seat in Jerusalem, as will be shown farther on.

# I. Genesis.

Fragment E, MS. Adler 3110, fols. 1-4, consists of four leaves square writing, brownish paper and ink, size 15.3 cm. wide. The bottoms are torn off; only about ten lines per page are preserved. Very little has remained of fol. 3, and only a few letters can be deciphered. The order of the leaves should be 4, 2, and 1. Between the lines there are

ועפטים ויהושען ויהושען ויבטים: But הומיט is only one book of the Torah. This division of the books of the Pentateuch into two halves each was already in use in the time of 'Anan (see Mann, Journal of Jewish Lore and Philosophy, 1919, vol. I, p. 348, note 6).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Journal Asiatique, 8, Série, VII, 1916, pp. 177-237.

<sup>4</sup> JQR., IX, 434 and 441.

additions in black ink, evidently by a later hand. Likewise some faded letters are traced over with black ink.

The fragment, as far as preserved, forms a commentary on Gen. 1. 27-2. 4. There is nothing specifically Karaitic in the contents. But from the style as well as from the appearance of the manuscript it can be gathered with likelihood that its author was a Karaite. His particular contribution to the considerable number of explanations of Gen. 1. 1 is that בראשית stands for ימי בראשית, 'the six days of creation'. 'Heaven and earth' denote the whole universe, just as in Gen. 2. 1, 'and the heavens and the earth were completed', means that the whole work of creation was done. בראשית cannot signify a point of time, since before the Creation neither Time nor Space existed (fol. 1, r. and v.). The Karaite Aaron b. Joseph in his Mibhar evidently alludes to this argument by stating that בראשית, as a point of time, is used in a prophetic sense as something to exist in the future after the Creation.1 Other details are discussed in the notes to the text. On the whole the author does not expressly mention the views of other commentators. He states his own explanations, formulating them in such a way as to indicate the divergency of opinion.

יידוע כי מלת ראשית שם לזמן: ושם לדבר הקודם... אוידוע כי מלת ראשית שם לזמן: ושם לדבר הקודם (Gen. I. I) איננו כי אם יטם לזמן י ואם לא היה עדין זמן (קבה במקום הזה נודע כ"א בתנועת הגלגל י וכבר ידענו כי הגביאים מכנים כי הזמן אינו נודע כ"א בתנועת הגלגל י וכבר ידענו כי הגביאים מכנים. Cp. also the interesting discussion in Keter Torah to Gen. 5° ff.

Ε

(fol. 4, recto)

שבעבורך אדם שלך נברא העולם . . [א]ילו ששה מקום

שמות מכאן וומ[אן] וצאחב אלעאלם מכאן שמים וארץ וים לילה ויום אסמא ואלארץ ואלבחאר וומאן ליל ואלנהאר"

וצאחב אלעאלם הוא אדם

ז ויברך אתם אלהים ויאמר להם [פ]רו ורבו אילו אמר המר ב Gen. 1.28 פרו ולא אמר רבו היה דיו ללדת פעם אחת אבל א[מ]ר

יותבו עד ש[ימ]לא [הארין] וכבשוה עד שיכ[בוש] כל הארצות י ורבו עד ש[ימ]לא [הארין] וכבשוה עד שיכ

אמר בבריאה . . . וירדו אוא . ר . . . ה

(verso)

ובו בזמן שפתח פיהם באכילה דבריו עם האדם והם שומעים ככ

ויא[מ]ר אלה[ים הנה נת תי לכם לאדם אומר ולא לשאר

Gen. 1. 29

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Hebrew equivalents of these Arabic words are written in black ink by a later hand just as the other additions between the lines.

ואמר - נ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> For the Rabbinic explanation of this verse, see Yeb. 65<sup>b</sup>: האייט מצווה אבל לא האשה ר' יוחנן בן ברוקה אומר על שניהם הוא על פריה ורביה אבל לא האשה ר' יוחנן בן ברוקה אומר על שניהם הוא Against this cp. Keter Torah 19<sup>a</sup>: אלא הקבלה אלא הקבלה אלא see also Mibhar, 21<sup>a</sup>, bottom, and 21<sup>b</sup>, top. On the other hand, cp. Yeb. 65<sup>b</sup>: וביה ורביה וכו'

<sup>5</sup> Gen. 1, 26.

<sup>6</sup> Here the text is very damaged. The author probably explains why in Gen. 1. 26, over which man is to have authority (1. 26), is omitted.

Gen. 1. 30

נפשות הנה נתתי לכם [ו]ה[לא] כל הנפשות בתוך דבריו

[ו]לכל חית הארץ ולכל עוף השמ [וג] מפני שלא ישמעו

דבריו אילא אדם ושאר בעלי חיים עושים דברו והם

אנו[סי]ם... תים באדסראר ולא באכתיאר? לפיכך

אמר [וי]הי כן כמו שאמר יהי רקיע יקוו המים ויהי

כן וי[הי כ]; כן כל נפשות [ב]רא יום חמישי ויום

כן וי[הי כ]; כן כל נפשות [ב]רא יום חמישי ויום

יש שי ו]ל[א] פתח פיהם [באכ]ילה עד אשר ברא את

[האדם ו]כאשר השל[ים בר]יאת האדם זכר ונקבה

האדם ו]כאשר השל[ים בר]יאת האדם זכר ונקבה

[נתתי לכם] את כל [עשב זרע זרע וג': ולכל ח]ית הארין

[ולכל עוף השמים ול]כל רומש[ע הֹ אֹ בֹ בֹ חֹ אֹ בֹ יֹ ע]שב לאֹ وֹ

fol. 2, recto)

כמו דשא הוא טרם יזריע [ז]רע ו[מו]ציא תבואה
יקרא מענהו יקרא לאחר שיוציא פרי
כ[ז] עין פרי טרם יוציא פריו ועשב הו[א] אשר אמר
ועשב לעבודת האדם להוציא להם מן הארין
וחציר־־שם נקרא לכלל כ[ל] העשבים הנערבים "
בשדה והם לבהמה ככ' מצמיה חציר לבהמה "

7 Read אינטראר, from necessity, and not voluntarily, أضطراراً, באצטראר.

<sup>8</sup> Gen. 1. 6, 7, 9, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Our commentator maintains that though the animals were created before man, they partook of no food till after his creation, when God gave him authority over the animals, and also pointed out to him what kind of food to enjoy.

 $<sup>^{10}</sup>$  'That become sweet', i.e. tasty. Read perhaps הנערכים, 'that are prepared', i.e. ready for use.

<sup>11</sup> Ps. 104. 14. In connexion with שיש in Gen. 1. 30 our author differentiates between the three expressions איר and איר. See also Keter Torah 14b, ודישא סוג ופרטיו העישב והעץ. Cp. also Rashi to Gen. 1. 11, and Mibhar 17b and 18a.

בלבד בלבד וייטבת ביום השביעי ללמד שכלוי ושביתה היה היה היה ולאד עשית [מל]אכה אילא חלף עשית מלאכה הוא ישביתת [מל]אכה ויום אשר בו עישית מלאכה ל[א] נקרא יום שביתת מלאכה על כן נאמר בכת וישבת בכת וישבת ביום השביעי 1 ויברך אלהים א' יום היש כי [ב]יום

12 Gen. 1 4, 10, 12, 18, 21, 25.

13 The reasons for כי טוב מאד care various. See Pes. 54<sup>4</sup>: וא"ר בנאה "ריה ב"ר עולא מפני מה לא נאמר כי טוב בשני בשבת מפני שנברא בריה דר' עולא מפני מה לא נאמר כי טוב בשני בשבת חזר בי אור של גהינם וא"ר אלעזר אע"פ שלא נאמר כי טוב בששי בשבת חזר Our commentator's reason is similar. Nahmanides a. l. reports another explanation, ויש מפרישים כי מפני מעלת האדם הוסיף בישבת היצירה כי הוא טוב מאד Keter Torah 19<sup>b</sup> gives a similar reason; for a third one see Mibhar 21<sup>b</sup>.

Here the question is discussed as to when the creation was actually finished. It is well summarized in Keter Torah 20°: יוצאר בעבור שאם יהיה מפעשה על כן נחלקו דעות החכמים בפירוש אלו המלות שאם יהיה הכלוי בעצם יום השביעי כנראה שעשה מעשה ביום הז' ונחלקו בפירושים הכלוי בעצם יום השביעי כנראה שעשה מעשה ביום הז' ונחלקו בפירושים ויכל יש אומרים כי הימים נבראים ובבריאת יום ז' שלמה המלאכה verse. יש אומרים כי הימים נבראים ובבריאת יום ז' שלמה המלאכה וה הפי' תפל יו"א כי יש בי"ת שמעמו קודם כמו לא החסום שור בדישו אך ביום הראשון תשביתו שאור. ולמה זאת הצרה? וכלוי מעשה איננו מעשה כאלו אמר לא עשה מעשה יוכן פי' ויכל גם וישבת, ומעם מלאכתו מעשה כאלו אמר לא עשה מעשה יוכן פי' ויכל גם וישבת, ומעם מלאכתו

(fol. 1, recto)

שבת לא שבת מבריאת [שמים] וארץ כי כא[שר] כלוי שמים וארץ הוא כלוי העולם כן בריאת שמים וארץ הוא בריאת העו[לם] כלו: על כן אמרתי [ברא]שית [הוא] ששת ימי בראשית על כן אמרתי [ברא]שית [הוא]

<sup>15</sup> Gen. 3. 17. Our author follows here the Rabbinic Aggadah that the sin of Adam and Eve, and their expulsion from Paradise, took place on the very same day as their creation. See Ab. d. R. Nathan, c. 1, and parallels.

16 Exod. 20. II. This is our commentator's reason for the blessing bestowed upon the Sabbath. In Keter Torah, l.c., the various opinions are well summarized: חיברך מלה זו מצאנוה משותפת ימצא ענין תוספת Cp. also Rashi a.l., ובכן ברכו על העתיד ברכו ... והמקרא כתוב על העתיד של העתיד של העתיד המקרא בתוב על העתיד

ישבו נברא העולם: וה[נה י]אמר משה איש האלהים לייטראל כי זה העולם שמים וארץ לא היה מקדמי קרם כי ה[וא] חדש והוא ברוא והוא ב'ראשית] בר א אלהים את הן שמים ואת הארץ 17 . . . ביני וברין בני ישראל אות ה לערולם כי . . . . . . . . . . . . . . . . (verso [וא]ל תחשוב בלבך כי בראשית [היא] עת לבריאה ישהתחיל בה הבריאה כי לא היה קדם עת: כאשר לא [נ]ברא העולם במקום כי לא היה קדם בריאה מקום כן לא [בראש ברא בעת בי לא היה עת: ולא היה טרם לבריאה לא מקום ולא עת וכל עת וכל מקום מאחרי [הבריאה] מבראשית והלאה וכל מקום וכל עת ... [היא] מבראשית והלאה וה[אומ]ר טרם

> . . . . דבר הוא . . . . . . . .

# 2. Two Theological Works on Biblical Subjects.

Portions of theological writings which contained comments (פהרונים) on selected Bible passages we have in the fragments F, G, F1, and G1. T.-S. 13. K. 7 consists of two joined leaves (= F and F1), paper, square writing, size 26.9 x 17.1 cm. As is the case with the other fragments printed here, paper and ink are brownish, and indicate Oriental, possibly Babylonian provenance. The leaves, between which there is an obvious gap, are damaged, and here and there the writing is faded. Fragments G and G¹ form fols. II and I2 of MS. Adler 3753, square writing, brownish paper and ink, size 26·4 × I4·3 cm. The leaves are damaged. The bottom of fol. II is torn off, and about five lines are missing. Here and there Babylonian vowelsigns are used. Indeed, the appearance of the fragment is that of an early manuscript originating from this country. Though the binding allows no certainty, it is probable that the leaves were originally joined. But there is an obvious gap between them. The first leaves of both manuscripts deal with the subject of the Creation (Gen. I). They are therefore discussed together, while afterwards the other parts are dealt with one after the other.

(a) In fragment F we have speculations about the Creation. Heaven, earth, and sea were created together as one structure suspended in space, heaven being like a roof above and earth like a floor beneath. The luminaries are always fixed in the second sphere, the הקיע having no motion of their own. It is this sphere, also called the 'Wheel', ילולל, that revolves, carrying with it sun, moon, and planets (fol. 1, r., ll. 1 ff.). The idea of the spherical motion, 'the movement of the Wheel' (תנועת הגלגל), forming a part of the Ptolemaic system of astronomy, is frequently mentioned by the mediaeval Jewish writers. But our author identifies this sphere with the הקיע This is a point of dispute amongst the Jewish commentators. Our author

further emphasizes that heaven and earth were created together, and not one before the other (fol. 1, r., 14 fi... Here evidently the Rabbinic Aggadah is disputed. Wellknown is the controversy of the schools of Shammai and Hillel as to which of the two were created first. The later Karaites likewise contradicted this Aggadah, especially the explanation of הארץ היתה, 'and the earth existed (before)', as given by R. Hanin.2 The very same interpretation could be used to prove the pre-existence of matter. Our author polemizes against such a view. Those that maintain it he styles 'they that go astray, the wicked and the erring' (fol. 1, r., 27 ff.). He further contradicts the opinion of 'the fools' who maintain that מהו and were in existence before the creation of the world (fol. 1, v., 8 ff.). It would be of interest to know whether these people who held this view were fellow-sectaries. Our author enlarges upon the meaning of these two words. In denotes 'empty'. How can the term be applied to a thing that was nonexistent? But the earth on its creation was without light, vegetation, or living creature, and therefore it is stated in the Bible to have been 'empty'. The fragment breaks off here. The exact meaning given to was probably expounded in the missing part.

וכל אחת משתי הדעות עיד נחלקת אם שיהיה רקיע הנוכר רמז אל האויר בפי שתוף שם שמים או הוא רמו אל הגלגל.

<sup>2</sup> Gen. R., c. I (for parallels see Bacher, Ag. der Tann., I<sup>2</sup>, 14-15): ב"ט אומ' השפים נבראו תחלה ואח"כ נבראת הארץ וב"ה אומ' הארץ נבראת תחלה ואח"ב השמים . . . א"ר חנין ממקום שהמקרא מסייע לב"ש משם ב"ה מכלקין אותו והארץ היתה כבר היתה. Cp. Keter Torah, Gen. 101: אכן לפי דעת הכני התלמוד אשר אמרו כי מאמר והארץ היתה מורה לפי בריאתם ביום ראשון כלומר היתה לפני ששת ימי בראשית מה מאד הדבר מנונה כי איך יתאר הדבר קודם היותו.

Fragment G is entirely devoted to the explanation of Gen. 1. 2. In the forefront stand the expressions חהו ובהו. There is nothing specifically Karaitic in the fragment. But the style and especially the way of citing verses from the Bible in support of the speculations about the Creation remind at once of an early Karaite author who had to find all and everything in Scripture without enlisting the support of either Aggadah or tradition. Our leaf almost begins where the former piece left off. [At first the earth was empty] 'but now it is illumined, covered with vegetation, and living creatures move thereon'. Therefore before it received its final aspect, the terms חהו כסוול could be used with reference to it (fol. 11, r., ll. 1 ff.). Adducing several parallels from the Scriptures, the writer shows that חהו means 'empty' and בהו waste'. He also points out that occurs everywhere in the Bible alongside with ההו which is not the case vice versa (recto, ll. 3 ff.). Hereby he reveals a scientific method of ascertaining the meaning of obscure Biblical words. Moreover, this explanation of והה is an advance on that given by Sa'adya.2 The author uses the term עיקר for denoting the original state of the world. Emptiness and waste were its עיקרים. Likewise the earth's עיקרים were water and darkness (r., ll. 20-1; v., ll. 21-2). About the latter the fragment contains some interesting speculations. It did not come into existence after the Creation, but was pre-existent. It is aboriginal on the earth, while light is only a stranger thereon, coming

<sup>#</sup> Cp. Ibn Ezra to Gen. 1. 2: אה מתהום ווה מתהום שהוא אמר הנאון שהוא מתהום ווה לא יותכן כי מ"ם תהום שרש כמ"ם הדום . . . והנכון כאשר אמר המתרגם יתכן כי מ"ם תהום שרש כמ"ם הדום . . . והנכון וכן אחרי התהו שאין בו ארמית (צדיא וריקניא) וכן ובתהו ילל ישימיון וכן אחרי התהו שאין בו ארמית (צדיא וריקניא) וכן ובתהו ילל ישימיון וכן אחרי התהו שאין בו Our author's view is the reverse, viz. 'empty and waste'.

and disappearing at fixed intervals (r., ll. 21 ff.). These and similar notions, as found in these two fragments, are of interest since they introduce us to the conceptions about God and the universe held by the early Karaites who undoubtedly stood under the influence of Muhammedan thinkers. The Hebrew style of G is on the whole fluent and occasionally picturesque.

(b) F1, which is joined to F (between the two leaves there is an obvious gap), deals no longer with the genesis but with an interesting theological problem. As pointed out above (p. 261), Benjamin al-Nahawendi and his school supposed a creative angel as the intermediary between God and the universe. This view found much opposition amongst the Karaites themselves. The writer of the tract (fragment B) deprives, as we have seen, the angels of any influence on the affairs of the world. Now several passages of the Bible speak of God sending an angel as His representative and relegating certain powers to him. How could these be explained? The author of our fragment, who evidently held the same view as the writer of the above tract, maintains at length that by God's angel, who walked in front of the children of Israel in their exodus from Egypt and who was to lead them to the chosen land, nobody else is meant but the ark of God's covenant. It will also reappear as Israel's guide before the advent of the Messiah. This view of identifying " ארון בריה with יי ארון בריה was known to Ibn Ezra and to the authors of Mibhar and Keter Torah. The latter tells us that Yefet b. 'Ali was of this opinion.4 Probably it goes back to our author.

י See Ibn Ezra to Exod. 23. 20: י הנה אנכי . . . ורבים השתבשו בוה י יש אומרים כי המלאך [הוא] ספר תירה בעביר כי שמי בקרבו ואחרים אמרו להוא ארון חברית . . . וכל אלה דברי רוח כי כל התורה והמקרא

(c) Fragment G1 contains comments on the very obscure vision in Dan. 9. 24-7. This passage gave rise to various interpretations which can be found in the commentaries of Yeset 5 and of Ibn Ezra. Some explanations, either adopted or rejected by our author, are not mentioned elsewhere. Where the fragment begins (r., ll. 6-10), the author argues against interpreting 'eternal righteousness' (צדק עולמים) to mean the righteousness of the Law and the Commandments, since these existed from the time of Adam and not only from the 'seventy weeks until the end and the consummation'. Moses is mentioned first as the recipient of the whole Torah. The patriarchs, from Adam to Jacob, kept only certain laws. By 'everlasting righteousness' our author understands the Messiah (נואל) עולמים, v., l. 4). Yefet, a. l., writes, 'Similarly " to bring everlasting righteousness" is supposed by some to refer to the High Priests, and "to anoint the most holy" to the sanctuaries and the priests. Others again make "everlasting righteousness" the offerings, and "the most holy" the High Priest.' The latter expression is explained in our fragment to denote 'the bread of the most holy' (למשוח לחם קרש) קרשים, v., ll. 5-6), which may mean the sacrifices.6

The drift of a long argument (r., l. 10-v., l. 8) is that

מלאים מזה הטעם. Cp. also Mibhar to Exod. 476, Keter Torah to Exod. 796. bottom; 806: שכן בין אשר שכן בין ביאת הכבוד אישר שכן בין הארון הגה בטאמר הזה בשר על הארון לא כדברי ר' יפת גע שהרצון על הארון שני הכרובים אישר על מה שכתוב בו נשמי בקרבו על מה שכתוב בו.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ed. Margoliouth, *Anecdota Oxoniensia*, Semitic Series, vol. I, part III, 1889. Cp. also Poznański, *Mschr.*, XLIV, 400 ff.: 'Die Berechnung des Erlösungsjahres bei Saadja'.

<sup>\*</sup> Cp. also the commentary ascribed to Sa'adya, a.l.: ולהביא צדק ולהביא עת שירינם בצדק או פירושו לנכאי ביאת עולמים זה ביהמ"ק ולהביא עת שקיעתו כאשר השפיש ביאתו היא שקיעתו וכו'.

all the details mentioned in the verse of Dan. 9. 24 were not to take place simultaneously. The 'sealing up of vision' and prophecy can only refer to the false prophets. Whereas 'at the end of consolations' (קץ נחמות), i.e. the end foretold by the oracles of comfort, the spirit of prophecy will descend on every body. Yefet says that 'to seal up vision and prophecy' must mean the cutting off of vision and prophets from Israel. According to some authorities the Holy Spirit was cut off from the time of Solomon; the Singers remaining, who recited the Psalms. Or again, he may mean by 'to seal up vision and prophecy' that the Books of the Prophets were sealed and collected, twentyfour books, and fixed by Massorah and other institutions for this purpose.7 But according to our fragment this is to be a favourable event because false prophecy will thereby cease.

'Seventy weeks' amount to 490 days, and, reckoning a day as a year, we have 490 years, i.e. the 70 years when the first temple was in ruins and 420 years since the erection of the second temple (v., 1l. 10 ff.). 'Seven weeks' are assigned from 'the going forth of the word to restore and to build Jerusalem unto the anointed one, the prince' (Dan. 9. 25). These 49 years our author calculates from Nebuchadnezzar's fortieth year to the building of the altar (v., ll. 14-16). This is rather obscure. Sa'adya understood נעד to refer to Cyrus.8 Yefet explains this expression to mean the High Priest. He also mentions 'others who

ולחתום חוון ונביא ' כי משנבנה הבית הבית: Cp. also the Pseudo-Sa'adya: רבית הבית הישני לא קם נביא עוד בישראל זולתי משתמשון בבת הול.

י See Ibn Ezra to 9. 24: מעתה אומר דברי הנאון . . . ופירש עד משיח נגיר שהוא כירש המלך והביא ראיה מדברי הנביא כה אמר ה' למשיהו לכורש אשר החזקתי בימינו י ושבועים ששים ושנים הם ימי בית שני.

make "the anointed" the High Priest and "the prince" Zerubabel, the son of Shealtiel'. Perhaps by 'the anointed of the building of the altar' our author refers to the priesthood in general (cp. l. 21). But the calculation from the fortieth year of Nebuchadnezzar is untenable. The first temple was destroyed in the nineteenth year of his reign (2 Kings 25. 8; Jer. 52. 12). It is from this date that the 490 years begin. So also Salman b. Yeruḥam in his commentary to Ps. 102. 14 (cited by Pozn., l.c., p. 521, ll. 12 ff., cp. 405-6). Yephet begins the calculation from the twentythird year of the Babylonian king (cp. Jer. 52, 30). Probably instead of ארבעים (in l. 15) read עשרים, twenty. Thus soon after the destruction of the temple in the previous year God ordained the future rebuilding of Jerusalem. It took 49 years till the altar was re-erected under Zerubabel. For 62 weeks = 434 years we have the period of the second temple which was destroyed in the last 'week'.9

In conclusion attention is drawn to Ibn Daud's treatment of the whole subject in his *Book of Tradition* (ed. Neubauer, I, 50-1). In contradiction to the views expressed in our fragment, Ibn Daud explains all the events enumerated in Dan. 9. 24 as referring to the time of the rebuilding of the second Temple. 'Everlasting righteousness' means the Law with all its precepts which were kept by the returned exiles, while with the demise of the last prophets Ḥaggai, Zechariah, and Malachi, vision and prophecy were scaled up.<sup>10</sup> It seems as if Ibn Daud had the Ḥaraite

יי See also Seder 'Olam, c. 28 ed. Neub. II, 63 (מיטר ייטבעה שלו שעיטו בגולה ועלו וישבועים שישים וישנים אלו שעיטו בארץ ושבוע אחד ישעשו בגולה ועלו וישבועים שישים מקצתו עישו בארץ ומקצתו בחו"ל.

לכלה הפשע ולהתם חטאת ולכפר עון זה בניין בית המקדש ולהביא צדק "י עולמים זה שחזרו ישראל למוטב ולא עבדו אלהים אחרים ולא הישיבו

work, of which our fragment forms a part, before him, and wrote with a purpose of gainsaying the views expressed therein.

F

tol. 1, recto

ויי אלהינו ברא כל אלה את ה'שמים כמו הגג והרורה למעלה והארץ כיסור וכרקעקע " למטה [כל הבוןונה בשמים ממעל ואנודתו על ארץ " ופתרון הדבר הזה [כן] הוא בדעתי כי יי עשה את השמים וא ה ואת הים כאנודה אחת תלווים על בלימה "והנה השמים והשמש והירח 5 והכוכבים מתחוגנים ומתהלכים ועולים מן המזרה ויורדים במערב אל תחת לארץ ומן המאורות כי עלייתם [ביו]ם וירידתם בלילה ומהם איטר עלייתם בלילה וירידתם ביום כל אחת מיט רכ את דרכו וחילוכו !! ות ותמיד כל המאורות הם ברקיע השנייה הנקרא בלשון ישמעאלי פלך 15 ורקיע זה הנקרא פלך מתחוגג ועולה וויורד בגלגל על פני 10 הבור על כן נקרא הרקיע גלגל כב קול רעמך בגלגל [ב]גלגל ה רקיע וכל המאורות תמיד נותנים בו כל אחד . . . . [כב ] ויתו אתם אלה ברקיע הש זי וכולם כאנודה אחת על הארץ על כו כת ואגודתו על ארץ יסדה והרקיע הזה הוא מגלגל ומיריד ארת כלן המאורות אל תחת הארץ בגבול הים כב ואת הים הגדול מבוא חש 14 והשמים והארץ נבראו יחדו בדבר "יו אחד ובעת אחת לא שמים תחלה וב לארין ולא הארץ תחלה מן השמים כי אם יחדו כל אוֹף ידי, יפדה

נשים נכריות ולא הלעינו על המצות והתקינו שיהו קורין בתורה בשני יבחמייטי ובשבת (במנחה). ולחתום חזון ונביא זה פטירת הגי זכריה ומלאכי יטאו פסרה נבואה בישראל וכי'.

יו Read ובקרקע. Cp. also Mibhar to Gen. ומל האהל: הווביר הכתוב האהל והיציע , = השכים יהארין) בפסוק הראשון.

<sup>12</sup> Amos o. o. 13 ואת הארץ. 14 Read כל אחד פייטרך.

יהשני read השניה read השניה.

<sup>17</sup> Gen. 1. 17. 16 Ps. 77. 19.

<sup>1-</sup> a = 71272. יי Joshua t. 4; for און read דין. Kk VOL. XII.

ארין יוֹ מֹ שׁ לְ אני אֹל יעִ יהֹ יוֹ מפחה שמים לשו[ן רבוי]
וגדולה כב אשר מפהתי ורביתי יי והשמים והמים יצירתם
באהד על כן שניהם נקראים בלשין רבים ואין להם לשון יחיד יי ולמים כת ומים עמדו יי והארין
בקראה בלשון יהידה כב והארין היתה יי ולכל אלה אמר יי אלהים
אחד יהיו ויהיו כדברו יעמדו ויעמדו כב כי הוא אמר ויהי הוֹ
הֹ צִׁ וִעִּ יִי על כן בראשית בֹ אל אֹ השׁ וֹאֹ האֹ והארין היתה תהו
מתי היתה הלא אחרי הבראה היתה ודע כי הנביא והכותב
מתי היתה והוא משה איש האלהים וב[תחלת יי ספרו] הוא פותר
ומספר תמיד לעם ואמר דעו כי הארין ברא יי .... ביום אחד
[ני] מרם יום השני היתה כן וכן ואם יאמרו השונים יי הרשעים והתועים
[כי] הארין היתה תמיד שכן כת והארין היתה דבר אליהם הוי הבוערים
[כי] הארין היתה תמיד שכן כת בראשית בֹ אֹל אֹ השׁ וֹאֹ הֹאׁ וֹא הֹא וֹאחרי כן [כתֹ]
. . . [הלא] בתחלה כת בראשית בֹ אֹל אֹ השׁ וֹאֹ הֹאׁ וֹאחרי כן [כתֹ]

## (verso)

[הד]ברים אשר מלפנים לא הי[ו ואחרי כן] היו איכה היתה לוונה יבי מלפנים לא היתה ציון זונה [ואחרי א]שר זנתה כת בה היתה לזונה וכן היתה כאלמנה היתה למס יבי ל[פנים] לא היתה ירושלם כאלמנה ולא היתה למס ואחרי כן היתה כן וכן הארין לא היתה מלפני הבראה ואחרי הבראה היתה תהו ובהו [וי בחכמ]תו גוֹר [כן] כי לא כת והארין לפני בראשית ברא כי בתחלה כת בראש ברא ואחרי כן כתו והארין היתה כי אחרי אשר ברא יי אותה היתה

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Isa. 48. 13. <sup>20</sup> Lam. 2. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> See Ibn Ezra, Gen 1. 2, on the forms מים, מים, and cp. also Mibhar to Gen. 14<sup>b</sup>, Keter Torah to Gen. 8<sup>b</sup> f.

<sup>12</sup> Ps. 19. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> There exists no such verse; read המים נברן, Gen. 7. 19.

<sup>24</sup> Gen. 1. 2. 25 Ps. 33. 9; in is repeated to fill up the line.

יי Read בתחלת. בתחלת Read ב. בתחלת. 28 Isa. 1. 21.

<sup>29</sup> Lam. 1. 1.

תהו ואם יאטרו הכסילים כי תהו ובהו הם לפני בריאת העולם [דבר אל] הכסילים האומרים כן הלא תדעו כי פתרון תהו

- סז ריקה ולא יפל ריק כי אם על דבר ישהוא יש והוא ריק ואין בו מא[ומה] כל והבור ריק אין בו מים ™ אם אין בור מה נפל רק ™ ותהו כי טרם היות הארץ על מה נפל דיבור תוהו ובהו וריק ואם אין הכלי איך נאמר כי הוא רק ™ ותהו להודיעך כי אחרי אשר ברא יי את הארץ היתה תהו ובוהו וחשך ורוח ומים וכל אשר בפסומ
- בה הזה על כן כת והארץ היתה ת וב ואם תאמר הלוא בהבראה נבראה בחיך המים ועל המים ולמה כת בה תהו דע כי בעת הבראה ואין עליה אור ועשבים ואדם וכל נפש חיה על כן היא תהו מכל אלה: ואין עליה אור ועשבים ואדם וכל נפש חיה על מבת יצו מוכן פתרונו לא עליה יושבים ועליה כת לא תהו בראה לשבת שבת עליה היצורים כב לשבת לתוהו ולריק נבראה הארץ כי אם למען לשבת עליה היצורים כב לשבת ביום הבראה למען כי תהו
  - יצי צרה לחוד ען כי נקר את הארץ תוחר ביום הבראה למען כי תחו וריקה היתה ואין עליה עוד יושבים עוד י" איטר ברא יי עליה יושבים וי י" וימלא אותה מן הייצורים כל ומלאו את הארץ י" על כן כת והארץ היתה ת'והו בן היום הזה כל מדבר שאין שם עוברים ויושבים נקרא תוחר כל על ארץ מצל ובתוחו ילל ישימון י" ולמה כת בו ובתהו למען
    - 25 כי אין שם עוברים ווושבים כל ארץ אשר לא עבר בה איש ולא ישב א שם על כן והארץ ה ת וב שהיתה הארץ ב[יום] הבראה אחרי הבריאה בלי . . . . עפר . . . . .

<sup>30</sup> Gen. 37. 23.

<sup>31 =</sup> T'T.

י Isa. 45 ווארין היתה אהרי שנבראת : Isa. 45 ווארין היתה אהרי שנבראת ומהצמחים ומן החי האלם והטדבר : לא תהו ובהו נהרבת מהדישאים ומהצמחים ומן החי האלם והטדבר יצרה לשבת יצרה .

Sa Read חבני.

עד Read אעד.

<sup>35</sup> The first two letters of the next word to fill out the line.

<sup>\$6</sup> Gen. r. 28

Deut. 32. 10; our author takes this verse to refer to Egypt which is, of course, quite unwarranted. Likewise in F<sup>1</sup>, v., l. 14, he speaks of the angel sent before the children of Israel in the wilderness in Egypt.

<sup>38</sup> Jer. 2. 6.

G

(fol. 11, recto

עליה ועכשו היא נאורה ונצמח[ה ויש] עליה . . . [כל] בעלי חיים לפיכך עד שנתכללת ב[כל ד'בר שבה תהו ובהו עומד בה[:] וכל מקום שנ שם ב[הו] גם תהו [נ]אמר שם עמו: אבל יש תהו שלא נאמר אַ עמו בהו: ובהו עם תהו נאמר שנ היתה תהו ובהו 39 ואומר ונטה עליה קו תהו אבני בהו יוי ואומר ראיתי הארץ והנה תהו ובהו 11 ותהו הנאמר בלא בהו שנ ולא תכורו כי אחרי התהו אשר לא יועילו ולא יצליחו כי תהו המה '42 שפטי ארץ בתהו עשה . 43 רוח ותהו 10 נסכיהם: 44 לריק ינעתי לתוהו והבל כחי כליתי: 10 בתרו לא דרך <sup>17</sup> נטה צפון על תהו <sup>46</sup> ויתעם <del>בדרך</del> בדרך <del>לי</del> לפיכך תוהו ריק הוא מכל דבר כן הא יו ויתעם בתהו לא דרך: ואומ ואני אמרתי לריק: ולא הוסיף ואעל לתוהו: ללמד[ד] שריק ותהו אלה הם: ואומר נטה צפון על תהו מלמד בז שתהו הוא ריק מכל דבר ובהו הוא חורבן שנ' קו תהו ואבני בהו לו לא יכשר לחורבן: ואבן ריק בלא בנין על חורבן עומדת כן הא ונטיתי את ירושלם את קו יטמרון - ואת משקלת בית אחאב 40 קו על ריק שמרון ומשקלת על חורבן בית אחאב: לפיכך הקדים תהו לבהו שכל דבר שהוא 20 ריק מכל דב[ר]: ועיקר העולם היה הוא שהיה ריקם: ובהו

<sup>89</sup> Gen. 1. 2.

<sup>40</sup> Isa. 34. II.

<sup>41</sup> Jer. 4. 23. 12 1 Sam. 12. 21. <sup>43</sup> Isa. 40. 23: read כתהו. 44 Isa. 41. 29. 45 Isa. 49. 4. 46 Job 26. 7.

<sup>47</sup> Ps. 107. 49; Job 12. 24.

הוא אומר = יי

על ירושלם read את ירושלם For את ירושלם

| עיקר חורבן היא ואם אמרת שחושך נברא אחר בריאת          |
|-------------------------------------------------------|
| "עולם: שנ' יוצר אור ובורא חשך עשה שלום ובורא רע"      |
| אני אומר לך זה החושך שכתוב בו בריאה מן עיקר           |
| נברא [ונ]עשה שנם בריאה על הה עומ[דת]אר                |
| ,                                                     |
| verso)                                                |
| מ [למ]טה הוא משכן חושך ואפלה                          |
| עב לא היו חשכים השמים של וחשך [על פני תהום            |
| [על] פני תהום חשך ולא על פני השמים: וגם גאורים        |
| לא היו שעד אז לא נברא אור אילא היו בונוית מגור שדי    |
| יטל ונהורא עמיה יטרה: 50 לפיכך זה חציר 50 איטר אנחני  |
| בו הוֹא מיטכן חיטך ואפלה שנ' וחשך על פני תהום:        |
| וארצנו הוא מלבשת על פני תהום כמו פתרנו: וחשך          |
| היא מוחזק עליה: והוא אזרח בה: ואור גר בה: נכנס        |
| בזה השער ויוצא בזה השער: וחשך ואפלה עומדים            |
| ו בה תמיד לילה ויום אילא בזמן כניסת אלוה האור: בורחים |
| חושך ואפלה: ובא האור ומתלבש בם לא גראים באור          |

אילא במקום עופל ומכוסה ואור ממעלה מחוזק והושך ממטה מחזק זה כמראית עינינו: שהוא כך לכך נאמר וחשך על פני תהום: וזה שאומר ורוח אלהים מרחפת על פני המים תשע רוחות עושות בעולם [ו]זו הרוח שהיא רוח

ישרי: ביד זה האלהים: היא גדולה מכל רוחות: שהיא [רו,ה שדי: ביד זה האלהים: היא גדולה מכל רוחות: שהיא [רו,ה ואמר מרחפת שהיא שומרת אותם מ"מים " 5אם שהיא

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Isa. 45. 7. See, however, Mibḥar to Gen. 14 $^{6}$ : וחיטך הוא העדר, אינו אינו יואם נמצא ובורא חושך הוא כמו או כיי הפך האור ואינו צריך לפועל י ואם נמצא ובורא חושך הוא כמו או כיי Cp. also Keter Torah to Gen. 9 $^{6}$ .

<sup>51</sup> Gen. 1. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Dan. 2. 22.

<sup>53</sup> Read הציר 'the planet '.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> A plural formed of מים, cp. Talmudic מימות.

 $F^{1}$ 

(fol. 2, recto)

הוא מלאך יי הנוסע לפניהם [ומ]פנה דרכם ו[מו]דיע להם א[י]זה

הדרך ללכת בה ואיזה ב[ית מ]נוחה כל וא[רון] ברית יי נסע לפניהן

דרך שלשה ימים ל ל מנו מו להודיע כי האר[ון] הוא מלאך יי המביא

את ישראל אל ארץ אבותיהם כל כי ילך [מלאכי לפנ ו]הביאך ועליו נאמר הנה

אנכי שלח מלאך לפ[ני מו בע]תו לעתיד הא . . . יי אשר יגלה הארון

ממקומו אשר נסתר שם למען בהיות . . . . ישראל כל

הנני שלח מלאכי ופנה דרך לפנ' ווו הנגן . . . . [ארון ה]ברית הנה

אנכי שלח מלאך לפנ' ופנה דרך ל חודיע] . . פנה . . . .

בראשנה כל וארון ברית יי נסע לפנ דרך אלהים . . [ופתאם] יבא [אל]

היכלו כי ההיכל שהוא בית יי בירושלם הוא מקום הארון [לל וי]ביאו

הכרובים מו ארון ברית יי אל מקומו אל דביר הבית אל קדש [הקדש] תחת כנפי הכרובים על כן נקרא בית יי היכל הארון כי למענו נב[נה ויןאמר המלך אל נתן הנביא ראה נא אנכי יושב בבית ארוים וארון האלהים ישב בתוך היריעה מו [ונ]כת על ידי שלמה ואשם שם מיקים לארון [אשר שם ברית יי

<sup>65</sup> Deut. 32, 11

<sup>56 = 7</sup> for NIT.

<sup>67</sup> Ps. 136. 6.

BE Gen. 1. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Num. 10. 33.

<sup>60</sup> Exod. 23. 23, 20.

et Mal. 3 1-1

<sup>62 1</sup> Kings 8, 6,

<sup>&</sup>quot; 2 Sam. 7. 2.

15 אשר כרת עם אבותינו | בהוציאו אתם מארץ מצרים | 64 על כן |כת ופתאם יבא אל היכלו כי הוא נקרא היכלו האדון איטר אתם מבקשים האדון הוא הארון הנכרא האדון ככ' הנה ארז ברית אדון כל הארץ וכת הנה ארון יי אדון כל הארץ "על כן כת האדון אשר אתם מבקשים ומלאך הברית אשר אתם הפצים הנה בא אמר יי צבאות ומלאך הברית הוא | ארון | הברית כב ארון פנ ברית יי ולמה נקרא ארון הברית מלאך הברית כי בקרבו לוחות הברית אשר עליהם כתובים ברית יי בינו ובין בני ישראל ככ' ואשם שם את הארון אשר שם ברית יי וכת שני לוחות הברית יי והברית אין בארון רק שני הלוחות אשר נתן משה בחרב אשר כרת יי עם בני ישראל בן צאתם מן מצרים 6 על כן כת על הארון ועל הלוחות ומלאך הברית אשר אתם חפצ הנה בא ואין מלאך הברית אליהו אשר כרת יי ברית לשלח אתו הנה [הנה אנכין שלח לכם את אליהו הנביא 60 ועל כן כת אנכי שלה [אליהו] הוא הנביא ומלאך הברית בֹּ[לתי] אליהו" ואחריו כת ומי מכלכל ומי יוכל

<sup>64</sup> I Kings-8, 21.

<sup>65</sup> Joshua 3. 11, 13.

<sup>66 2</sup> Chron. 6. 11.

<sup>67</sup> Deut. 9. 15.

<sup>68 2</sup> Chron. 5. 10.

<sup>69</sup> Mal. 3. 23.

<sup>70</sup> Our author explains Mal. 3. 1 to refer entirely to the ark of covenant. מלאכי הוא אליהו ופנה דרך הוא שיסיר לדתות הרעית י האדון ארון חברית הנקרא אדון כל הארץ ' וגם הוא יקרא מלאך שכ' הנה אנכי שולה מלאך ' ומלאך הברית כי בו לוחות הברית. They both reject the identification of Elijah with the angel of the covenant. This is against the Aggadah found only in Pirke de R. Elieser, c. 29, end (cp. Yalkut to Joshua, § 9): מכאן התקינו חכמים שיהיו עושים מושב כבוד למלאך הברית Elijah שנאמר ומלאך הברית אשר אתם חפצים הנה בא וכו'; see also Kimhi to Mal., a. l. In ארחות חיים, II, p. 12 (ed. Berlin) we read the following interesting story, dating from the second half of the tenth century in Kairowān: בתב ר׳ ניסים גאין זֹל הגידו לי זקנים שבדור שביום שהכניסני לברית מרנא על אותו ככא המוכן (לאליהו) ואחב עמד והושיבני על הככא האחר של מילה : ואחר שיצא שאלו אותו מה מעם כי לא ראינו מי שעשה כך ואמר

# . . בקרבו שם יי מ אלי בס ומי העומד בהראותו

(verso)

כי הוא האדון אינר אמר ו אנשי בית | שמש עליו מי יוכל לעמר לפני יי האלהים הקדוש הזה 17 ועליו אמר יהושוע אל תקרבו אליו 27 הוא אשר הזהירנו רבו השמר מפניו 37 על כן כת עליו ומי העומד בהראותו מוי יוכל לעמור | לפניו הוא כאש מצ וכב מכב 5 בי לפניו יפלו כל רשעי ארץ ויצריף כל סיני ישראל מהם ויכבים וינקה אותם בשפטים אשר ישפט בהם כאשר עשה במדבר וישב מצרף ו מט]ה ר כסף כי הוא יצרוף ויטהר את כל העם רש בני ושראל למען כי בני לוי ולא כת את בני ישראל למען כי בני לוי הם הכהנים ליי והמקריבים קרבנות ליי ומביאים את הארון אל 10 מקו[מו] הלוים הם נושאי הארון בכתפם במוטות ומשוררים ליי לפני [הארון] והעובדים את עבורת אהל מועד שהוא משכן הארוו על כן כת וטהר את בני לוי וזקה אתם כו וכב: ואחריו כת והיו לי מנישי מנחה בצ וערבה ליי מנחת יה: להודיעך כי ארוו [ברית] יי הוא מלאך יי הנשלה לפני בני ישראל במדבר בארץ מצר בז [להוליכם, ולהביאם "אל ארץ אב תיהם ועליו כת הנה אנני שלה מילאך וגם הוא ייטולה לעתיד לפנות דרך לבוא פחאום אל היכלו ועליו כת הגני שולח מלאכי ופנה דרך לפני ועתה הלא אתם יודעים כי הארון נעשה מעצי שטים כב ואעש ארון עצי שטים יי ומה כוח וגבורה לעץ לשנות ' אל ]ה הגבירות ורנפלאות והישועות הגעשים לישראל הכתובים

להם קיבלתי מן הזקנים הקדמונים שוה הכסא מוכן לאליהו והוא מלאך הברית וישבתי עליו עם הילד אולי יברכהו לי ומצא חכמה בברכתי. Very probably our author knew of above Aggadah, but whether he had before him the Pirke de R. Elieser cannot be ascertained. The Kairowan people seem to have known it.

<sup>70</sup> a These two words are not clear to me.

<sup>71</sup> I Sam. 6, 20. 72 Joshua 3, 4.

<sup>78</sup> Exod. 23, 21.

<sup>74</sup> Deut. 10. 3.

20 במקרא על שם הארון והארון הוא עץ ומעשה ידי אדם ואיך עשה

כל אלה המראות והנפלאות הכתובים במקרא על שם הארון כאשר

ביארתי דע כי לא הארון עשה אלה המעשים כי אם שם הנכבד

והנורא יי [אלהי] ה[אל] הים הכת על הלוחות אשר בקרב הארו; הוא עשה

כל אלה הנפלאות ולמה לא נקראו כל אלה המעשים על שם הלוחות למען

בי הלוחות נסתרות ממראיהם עיניהם יוכל רואים אותם ב

וה[ארון] הוא הולך לפניהן

ישראל עין בעין על כן הארון

ויקראו כל המעשים על שם הארון

"בי המעשים על שם הארון

 $G^1$ 

(fol. 12, recto

. . . וא ידי זרבבל יסדו: מי [בז ליום] פטנות ושן מחו וא וראו את

ואען ואמר מה שתי שבלי [הזי]תים האלה אשר ביד שני צגתרת הזהב המר[יקים מע]ליהם הזהב

ויביאני אל [ההיכל וימד את] האילים שיש אמת רהב מפו<sup>77</sup>

ואם אמרת ולהביא צדק ישלמים זה צדק תורה ומצות הוא ישל צדק צדק תרדף: זה והי ומצות נקראו צדק אילא מן זמן מישה ואדם ונח ואברהם ויצ ויע היו תורה מצות לא בין ישבעים ישבעים ועד קין ועד כלה: די ועוד

אם אמרת ולחתום [ח]זון ונביא הוא לקין גלות שניפסקים הנביאים של ונעו מים ועד ים "

ואומ כי כתומים וחתומים [הד]ברים עד עת קין בי ד לא

<sup>75</sup> Read ממראה עיניהם . "Read בים אוניהם 26 Zech. 4. 9, 10, 12. "ד Ezek. 41. 1.

 <sup>78</sup> Dan. 9. 24; for שלמים read עולמים; likewise l. 15.
 79 Deut. 16. 20.
 80 Cp. Dan. 9. 24, 26, 27. Supply לא רק] בין צוק בין צוק בין אולמים.

<sup>81</sup> Amos 8. 12. 82 Dan. 12. 5

כמו אתה אומר כי עין קין ועת ועידן הביאת צדק

די שלמים 20 הוא וחתום חזון ונביא ומשוח קדש קדשים

קין וזמן אחד להם אילא זה קודם מזה וזה תחלת וזה 20 וחזים בקין וזמן נחמות: כי הביאת צדק עולמים ומשוה קדש קדשים לא יהיו בקין גלות ואתם ראים כי אין קדש קדשים משוח היום בעולם לא בגוים ולא 15 בישראל זה הוא שפתרנו למעלה כמות נבא 20 ושאר נביאים בקין נחמות עומ[ד ו]קים לעולם כמו כתוב למעלה ובקין נחמות הנביאים רבים בעולם של והיה אחרי כן זן אשפוך וגם ב 20 ללמד (שח]תים חזון ו[נביא] לא על נבואת צדק עומד ללמד (שח]תים חזון ו[נביא] לא על נבואת צדק עומד [שקר בק]הלם ועוד לא חזוים של והית[ה] ידי אל הגביאים [החזים שלא והקסמיה עוד

[ו א ל]כן שוא לא תהזנה וקסם לא תקסמנה עוד [והצלתי] את עמי מידכן וידעתן כי אני ייי א וזה זוה שבע]ים שבעים בעביר כי עד שבעים 30

(verso)

ישלפים Dan. 9. 24; tor שלפים read ישלפים; likewise l. 15.

<sup>-3</sup> Read 77.

ין אָבָא, prophesical ?). Read perhaps נבואות, the prophesics of Ezekiel and the other prophets.

<sup>85</sup> Joel 3. 1, 2; the בימים, v. 2

<sup>86</sup> Ezek. 13. 9. 23.

<sup>87</sup> Read TIT.

התנבות נב ואות שלר בקה ולם ולמשח לחם קדש קדש קדש קדש בית עב ודה ות]פלה ל[כ]ל העמים עולמים שנ כי ביתי בית תפלה יקרא לכל העמים "ואומר מכון לשבתך עילמים "

שבעים שבעים נחתך הוא ארבע מאות ותשעים

יום ואם יום לשנה יום לשנה היא ארבע מאות ותשעים שנה: שבעים שנה לחרבן בית ראשון: וארבע מאות ועשרים לבנין בית שני: אילא [עו]ד כתוב ותדע ותשכל מין מוצא דבר ל השיב ו]לבנות ירן ו]שלם עד משיה נגיד שבעים שבעים "מן (מ]וצא דבר עד משיה

בניד ארבעים ותשע שנים: מן א[ר]בעים שנה לנבוכדנצר ועד משוח בנין מזבח ושבעים וששים לנבוכדנצר ועד משוח בנין מזבח ושנים בנין בית האחרון ומשוחו ארבע מאות ושלשים וארבע שנים תשוב ונבנתה רחוב וחרוין ובצוק ה הערים: ואחרי השבעים ששים ושנים אחרי ארבע

20 מאות ושלשים וארבע שנה יכרת משוח ואין לו יכרתו משחוו "משחוו" בהונה ואין למו " מלמד שלא חסר ולא יותר משוח כניד מן שבעים; שנים " מן ארבע מאות ושלשים וארבע שנים ימי שבועים לשנים ואחר כך יחריבו וישחיתו ב]ית אחרון: והעיר הקדש ישחית עם נגיד בבא ועת לרץ מלח]מת גוים וגוג ומגוג . . . . [ועד]

קץ מ לחמה ג'חרצת שוממות" והגביר ב"רית לעמים

<sup>88</sup> Isa 56. 7.
Dan. 9. 25.

<sup>89</sup> I Kings 8. 13.

el Read Dur.

<sup>92</sup> The first letter of next word to fill up the line.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Dan. 9. 26. <sup>34</sup> Read "חנים". <sup>36</sup> Read ול. <sup>36</sup> Read ... <sup>36</sup> Read ... <sup>37</sup> Read ... <sup>37</sup> Read ... <sup>38</sup> Rea

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> The marks between the two words apparently denote that ששים is to be inserted; read thus: מן שבעים ששים ושנים.

<sup>98</sup> So also Yefet, 'until the end of war', i.e. till the end of wars, sc. the war of Gog and Magog.

|  |   | שבועה אחד 99 מלמד שהוא עם נגיד הבא              |
|--|---|-------------------------------------------------|
|  | ٠ | רצונו ומעמיד בריתו לרבים שבוע אח[ד]             |
|  |   | שנים אילא עד שלוש שנים ומחצה קודם               |
|  |   | . המזבח לאחר חורבן הבית יעשה ויצ <sup>100</sup> |

## 3. Leviticus.

Fragment H. T.-S. 10, C. 2, consists of four joined leaves, paper, square writing, 19 cm. wide. The bottoms of the pages are torn off, and evidently several lines are missing. The manuscript is clearly of an early date, and resembles the former fragments.

The commentary, as far as preserved, extends over the sections אמר אחרי מח, קדשים, and אמר. Leaf 1, recto, deals with the Day of Atonement, the first comment being on Lev. 16. 31. In this connexion other fast-days are considered. This subject is still under discussion where leaf 2, verso, breaks off. With leaf 3, recto, we have comments on Lev. 20. 20, 21, the end of קדשים. It is therefore evident that there is a considerable gap between leaves 2 and 3. Probably several pages are missing, especially since Karaite authors always found in the chapters on the forbidden marriages (אַרְישִׁת, chs. 18 and 19) much scope for their legalistic idiosyncracies. The comments on אַרִישׁת begin on leaf 3, recto, l. 11, the last one being on Lev. 22. 12 (leaf 4, verso).

ייבוע Dan. 9. 27; for העוםטי read ייבוע.

<sup>100</sup> The manuscript is here defective. But apparently the same interpretation is given as found in Yefet, 'the enemy made a covenant with them for seven years that he would not carry them away captive or harm them. When half the week had passed, he betrayed them, and broke the covenant'. So also Salman b. Yeruham, l.c.

The commentary is on the whole concise and to the point. Not every verse is explained. Where difficult words occur in the text their Arabic equivalents are given. The author makes digressions where points of Karaite Halaka have to be substantiated or defended against Rabbinic tradition. These will be discussed here in detail. The fragment may be a part of Daniel al-Kūmisi's Leviticus commentary, two portions of which are already published (see above. p. 436 f.). But the manuscript is certainly different. In these portions the Divine name is throughout abbreviated into ", in the usual way, whereas in our section the Tetragrammaton is written in full. This peculiarity I could trace only in three other Karaite manuscripts (see above, p. 269, note 134).

Our commentator points out that a fast-day imposes the wearing of sackcloth and ashes, citing several verses in support of this assumption (fol. 1, v., ll. 1 ff.). He thus demands that the Day of Atonement should also be kept in the same way. The Rabbanites regarded the day as a festival, notwithstanding the fasting. No mourning was allowed thereon.\(^1\) Well known is the report of R. Simon b. Gamaliel that even dances and picnics were held on that day in Jerusalem.\(^2\) Though in the course of centuries Atonement Day was invested with much solemnity, it never lost its character as a festival. But the Karaites opposed this Rabbinic aspect of Yom Kippūr. Already 'Anan regards it on a par with the other fast-days.\(^3\) His

י Cp. M. Katan, 19a: רבן גפיליאל אופר ראש השנה ויום הכפורים במבר בכן גפיליאל אופר ראש השנה ויום הכפורים כשבת בכרגלים (לענין אבלות) וחכמים אומרים ... ראש השנה ויום הכפורים כשבת

<sup>#</sup> Ta'anit, 26 b : אמר רשב"ג לא היו ימים טובים לישראל כחמשה עשר ב"ל היו ימים טובים לישראל בחמשה עשר ב"ל ברמים ברמים ובאב וכיום הכפורים שבהן בנות ירושלם יוצאות... והולות בכרמים.

Sefer Hammisvot, ed. Schechter, Documents of Jewish Sections, II. 20.

view of אי" as a day of mourning is accepted by our author, and is finally emphasized by Hadassi in his Eshkol.<sup>4</sup> Interesting is the name מובחת given to Isa. 58 which forms our Haphtarah of the Morning Service on the Day of Atonement (fol. 1, r., l. 12).

Owing to the defective state of the bottoms of the pages, the whole argument of our author is not preserved. Where leaf I, verso, begins, we find him complaining that now idol-worship, which was the cause of the destruction of the first Temple, is no longer practised, and yet Israel remains in exile. This is due to the perversion of the laws as taught by the 'misleading shepherds', i.e. the Rabbanite spiritual leaders. This charge, so commonplace among Karaite writers, is familiar to us from fragment B. But fault is found with the Rabbanites in particular for their introduction of many liturgical compositions in the service on fast-days and on Yom Kippūr instead of reciting Psalms and other appropriate passages from the Bible. He mentions in detail Isa. 63. 7 ff., 25. 1 ff., the prayers of Daniel (9. 4) and of Ezra (9. 5 ff.). 'All this they (the Rabbanites) do not say,' he exclaims, 'and how should God answer us?' (fol. 1, v., ll. 10 ff.). As a matter of fact, a number of Psalms are prescribed for the Atonement Day both in

וו 21 ff.: ביכל דאמרינן פסוקי דעזרא בין ביום הביפורים ובין בשבען ה 27 (27 בירח א 28) בירח א בירח א 28' בירח א

ישמים ומתענים בלבוש שק בקדושה ובטהרה ביום ובלילה: ערב ערב ערב ערב ערב יש מערב ועד ערב ישמירת יום כפור מערב עד ערב: שרב ישמירת יום כפור מערב עד ערב: אופף אופינים לעמוד: עניינם לעמוד: עניינם לעמוד: עניינם לעמוד: בכל לב בצום ובשק ובאפר ובבכי ובמספד במס ובשק ובאפר ובבכי ובמספד באופס ולצעוק אל ה' בכל לב בצום ובשק ובאפר ובד ובמספד באופס Alph. 248, ד.

Mas. Soferim, representing the Palestinian rite, and in the prayer-book of 'Amram Gaon.' On the other hand, the admission of Piyyuṭim into the service formed the subject of a controversy amongst the early Karaites themselves." Our author belonged to the opposition school. 'Anan also mentions only verses from the Psalms and from Ezra to be recited on Yom Kippūr. But they do not agree with those of our commentator.

Leaf 2, recto, begins with a definition of two kinds of fast-days. A fast lasting for one day only is to be kept from the evening to the next one. But a fast of several days, e.g. three or seven, is to be interrupted at a fixed time on each evening for the purpose of partaking of food. But not the whole night is allowed for eating. According to our author all prescribed fast-days are to be kept for twenty-four hours like Yom Kippūr. As is well known, the Rabbanites keep only the 9th of Ab in this way. Later Ķaraites report disagreement on this point.

In connexion with Atonement Day, the other fast-days

 $<sup>^5</sup>$  כי"ם .  $^{19^2}$ : ביום הכפורים ברכי נפיטי וממעקים Ps.  $^{103}$  and  $^{130}$ ); ביום הכפורים  $^{130}$ ,  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^{19^3}$ :  $^$ 

התחלת הצומות נחלקו החכמים מהם אמרו כי ראוי: Aderet. 46b ff.: בהתחלת להיות כיערב עד ערב עד שיהיה הצום כ"ד שעות: ומהם אמרו כי ראוי להיות כערב עד ערב עד שיהיה הצום כ"ד העשר Cp. also Jacob b. Reuben in כ' העשר to Zech., 21a.

are discussed (fol. 2, r. [missing part] and v.). arrangement is followed by the later Karaite codifiers who in the section on שאר הצומות have a chapter on שאר הצומות (see Gan 'Eden and Aderet Eliyahu). The verses of Zech. 7. 2-6, 8. 18 have given rise to different explanations by Rabbanites and Karaites alike. Especially the meaning of is much disputed. The accepted Rabbinic tradition declares it to be the fast for Gedaliah. Karaites, however, maintain that by 'the fast of the seventh month' the 24th of Tishri is meant when Ezra and the returned exiles from Babylon fasted (Neh. 9. 1).8 As far as the commentary, which is here very defective, allows reconstruction, 'the fast of the fifth month' (צום) refers to both the 7th and 10th days of Ab in order to reconcile the divergence of 2 Kings 25. 8 from Jer. 52. 12; 'the fast of the seventh month' is identical with Tishri 24, while the 10th of Tebet is indicated in Zech. by 'the fast of the tenth month' (צום העשירי). the last item our author agrees with R. 'Akiba, whereas R. Simon b. Yohai made it to be Tebet 5 when the report of the Temple destruction reached Ezekiel and the other exiles in Babylon 9 The Karaites point out the fact that the Rabbanites keep no fast-day for the destruction of the first Temple because it has been rebuilt in the days of the Persian kings. Thus Tammuz 17 is kept because thereon

<sup>\*</sup> Cp. Ibn Ezra to Zech., ל.כ: ימי החדש מספר מועים כתוב מעלה היש אמרו כי הוא יום שהתענו בסוף חג הסוכות בעזרא והם תועים והחולקים אמרו כי הוא יום שהתענו בעבור מעל הנולה ואין ישם כתוב כי רע בא על ישראל בחדש השביעי רק דבר גדולה...

<sup>&</sup>quot; R. Hash. 18": עקיבא בורש היה ר' דברים היה ר' שמעון ד' דברים היה ר' עקיבא בורש כמותו צום הרביעי זה ט' בתמוז . . . צום העשירי זה העשירי זה חמישי בטבת . . . ואני איני אומר כן אלא צום העשירי זה חמישי בטבת.

the Tablets of the Law were broken, Ab 9 is a day of mourning for the destruction of the second Temple, while Tishri 3 is connected with the murder of Gedaliah. As a matter of principle, the Karaites argue, the fast-days mentioned in Zechariah should be understood and kept as days of mourning for the events in connexion with the destruction of the first Temple. This problem is discussed at length by the other Karaite writers.<sup>10</sup>

As pointed out above, there is a considerable gap between leaves 2 and 3. Where the latter begins, we have comments on Lev. 20. 20–1. Two interpretations of the word ערירי are given. The first seems to be the usual one, viz. childless death. The second is 'devoid of all good and their (i. c. the sinners') name will be obliterated from the good of the world to come'. Ibn Ezra to Lev., a. l., quotes a third explanation in the name of the Karaites that ערירים ישחו means 'naked' (= ערירים ישחו which, however, our author does not mention. The phrases ערירים ישחו (Lev. 20. 20–1) are stated to mean the same. This is probably directed against the remark of Rabba in Yeb. 55° (cp. Sifra, a. l.). 12

Reaching the section אמר, our commentator explains Lev. 21. 3, 'his sister, the maiden that is near to him', to denote that she remained in the priestly family. But if she married an Israelite, and not a priest, she is regarded

VOL. XII.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Cp. the long argument in Aderet 46° ff., and see also Eshkol, Alph. 243-6, העשר to Zech. 21°, Gan 'Eden, 63° ff.

יניתו ימותו י אמרו העדוקים שהיא כמו ערומים ופי' ימתו כמו ערירים ערירים ימותו י אמרו העדוקים שהיא כמו ערומים ולא אמרו אמת והנכון כדברי המהרגם ארמית (בלא ולד יהיו).
Cp. also Mibhar to Lev. 37ª, bottom, and Keter Torah, 56b.

לרבה רטי כתיב ערירים יהיו וכתיב ערירים יטתו הא כיצד יש הו הרבה רטי כתיב ערירים הולך ערירי הולך ערירי

as 'separated' (for נרחקה נרחקה, fol. 3, r., ll. 12 ff.). The text here is defective. But our author seems to contend that a priest may contract impurity at the funeral of his sister, even when married, provided her husband was also a priest. On the other hand, the Karaites allowed no priest to attend to his wife's burial. The Rabbanites, however, permitted this, taking לשארו (Lev. 21. 2) to denote 'his wife'. But they understood the word הבתולה in its literal meaning and therefore excluded a betrothed sister of a priest. Hadassi seems to share the view expressed in our fragment. but not so the authors of Mibḥar and Keter Torah. 14

Certain rites are expressly forbidden to a priest, though their prohibition to the whole of Jewry was already stated before (Lev. 21. 5, 19. 27, 28; Deut. 14. 1). This repetition is only for the sake of emphasis just as is the case with the laws concerning בלה ומרבה (Lev. 22. 8; Exod. 20. 30; Deut. 14. 21; see fol. 3, v., ll. 1 ff.). Both instances are also discussed by other Karaites. Especially as regards the latter, explanations are quoted by Jacob b. Reuben in the name of Sa'adya, the Nasi (i.e. David b. Bo'as) and Yefet b. 'Ali. 15

<sup>13</sup> Sifra, a.l.: אין שארו אלא אישתו . . . הקרובה לא את הארוםה . . . איי שארו אלא איין שארו איין את הגרושה . . . See also Semahot 4. 8, 9.

יש Eshkol, Alph. 316, ה: (גו הקרובה החולה העובה בקריבת השאר של קרובים גם אחותך האלמנה וגרושה כבתולה השובה בקריבת השאר של קרובים מרחוקים: כתורת עושך: "וואת הבתולה אחות הכהן הנבעלת לישראל שארו וכו' but see Keter Torah, 584: ולאחותו הבתולה הקרובה התנה בה ב' תנאים: הקרובה שהיא מאב ומאם הבתולה הפשר להיות טעם אשר לא היתה לאיש באיר זה . . . ויחסר ו"ו הבתולה המשרשה להביא המאורשה באוב משורשה באוב המאורשה באוב המאורשה באוב אומשר להביא המאורשה באוב אומשר להביא המאורשה

יס on Lev. cated by Pinsker, ל"ק, נספחים, 83': אמר נבלה : 83': אמר נבלה : הכתנים בכלל ישראל באלה ב' האוחרות מה הוצרך לוניר

A priest may marry neither an adulteress nor a profane woman (Lev. 21. 7). Our author defines must as a woman who was persuaded to marry a man without her father's consent and without a previous betrothal. In short, a much (Exod. 22. 15) is declared a must and consequently prohibited to marry a priest. A 'profane woman' is one that frequents the streets without covering her face. Following up his definition of marry without her father's permission, the daughter of a priest is to suffer capital punishment (fol. 3, v., ll. 3 ff.). All this is consistently in contradiction to the Rabbinic tradition. The later Karaites, while mentioning our author's views, report also different explanations. It should be pointed out here that a third

כל נבלה וטרפה לא יאכלו הכהנים ' נאמר על דת הלוי יר"א כי יכישר לישראל לאכול נבלה וטרפה בעת המצור והמצוק, וחוק לכהנים ואטר אע"פ ישיש היתר לייטראל על מקצת הפנים על רכהנים אכור עכ"פ ועל דת אע"פ ישיש היתר לייטראל על מקצת הפנים על רכהנים אכור עכ"פ ועל דת Cp. also Mibhar a. l. See also Ibn Ezra, Lev. 22.8: והוא בספר יחוקאל 44.31 והוא יפרישו הפסוק שהוא בספר יחוקאל הוא 44.31 וברפוהו עופות כל כלה ושרפה לא יאכלו הכהנים כל מה שינבלוהו ושרפוהו עופות בד מות וזה הבל Probably the Karaites are meant here though this explanation is not found in Jacob b. Reuben's העשר הבאנות ווה הבל העשר המות מוד הבאנות ווה הבל העושר המות מוד המות ווה הבל העושר מודים במות ווה במות ווה במות הבל העושר מודים במות ווה במות ווה במות הבל העושר מודים במות ווה במות ווה במות ווה במות הבל העושר מודים במות ווה במות ווה במות הבל הבמות ווה במות ווה ב

שיטה זונה רבי יהודה אומר זונה זו איילונית וחכ"א: אין הוהה בי יהודה אומר זונה זו איילונית וחכ"א אין זונה אלא ניורת ומשוחררת ושנבעלה בעילת זנות ' רבי אלעזר אומר אף הפניי הבא על הפנויה שלא לשם אישות י וחללה אייו היא חללה שנולרה אף הפניי הבא על הפנויה שלא לשם אישות י וחללה אייו היא חללה שנולרם R. El'azar's view has some similarity to that found in our fragment. For Karaite explanations, cp. Mibhar, a.l.: אישה זונה י

י"א הוא התפישה והמפותה וחללה שחללה עצמה להתהלך ביטוקים וברחובות לא הוא שכובה י וי"א זונה שנבעלה בעילת אכור מהייבי כרותית וכי א הוא שכובה י וי"א זונה שנבעלה בעילת אכור בעלי הקבלה וכו' הללה אמרו בעלי הקבלה וכו' . See also Keter Terah. a.l.: חבמינו ע"ה זאת אינה שבובה אבל היא הולכת ביטוקים ומהללת את עצמה. As regards a priest's daughter all Rabbanites agree that adultery involves the particular punishment of שרפה only when either betrothed or already married. Cp. the dispute between R. Isma'el and R. 'Akiba in Sanh. 51°. But

interpretation of אונה וחללה is found in Josephus. A priest was prohibited to marry 'a slave, or a captive, and such as got their living by keeping shops and inns' (Ant. III, 12.6, § 276). Evidently אונה was derived from the verb אונה (cp. אונה). Likewise Raḥab הוונה kept an inn (V, I. I, §§ 7-8). Also Targum to Josh. 2. I and Ezek. 23. 44 translates אונה אונה אונה אונה, a female innkeeper. The saying אונה בפונדקית (Yeb. 14. 10, 16.7; Esther R. to 1.9) also reflects the custom, which Josephus must have found practised in his own time, of a priest refraining from marrying a woman that was an innkeeper. Hence the pointed juxtaposition of a priest's daughter and a woman forbidden to a priest.

The comments on the laws concerning the high-priest (Lev. 21. 10–15) are of particular interest. 'He shall not go out from the sanctuary' in order to attend the funeral of his relative. This is taken to mean his residence which is also called 'sanctuary' (בית יהוה, מקרש). No mention is made of this interpretation either in Mibhar or in Keter Torah. The Rabbis, though at variance, also give to מקרש the ordinary meaning, only a king is supposed not to leave his palace in order to follow the bier. A high-priest is to marry only a maiden 'of his own people' (מעמיו). Well known is Philo's statement that the expression refers the Karaites maintained that the verse speaks of an unmarried daughter of a priest (מעמיו). See Mibhar to Lev., 38h: מרבר אבל בעלי הקבלה אמרו שהיא ארושה או בעולה או ב

Lev., 38°.

17 See Sanh, 18° Sifra, a.h.: אחר אינו יוצא מת לו מת לו מת אינו יוצא אחר בהן גדול... מת לו מת אינו יוצא נכלה הן נגלין והוא נכסה ויוצא עמרן עד המטה אלא הן נכסין והוא נגלה הן נגלין והוא נכסה ויוצא עמרן עד פתח שער העיר דברי ר"מ ר"י אומר אינו יוצא כין המקדש לא יצא מת לו ולמלך) מת אינו יוצא מפתח ביי ביי ביי ומן המקדש לא יצא מת לו ולמלך) מת אינו יוצא מפתח בייי ביי ביי ביי ומן המקדש לא יצא

פלטרין שלו.

to the priestly tribe (De Monarchia, II, 11). Geiger regards this as the early Halaka, which is accepted by Samaritans and Karaites alike. But in reality not all Karaites were of the same opinion.18 Our commentator agrees with the Rabbanites that מעמי denotes the whole people of Israel. His argument is that we find Aaron having married Elishebah b. 'Aminadab, his son Ele'azar the daughter of Puțiel, and Yehoyada the royal princess Jehoshabeath (Exod. 6, 23, 25; 2 Chron. 22, 11). The fallacy of this proof lies in the fact that in each instance the marriage probably took place before the advancement of the husband to the dignity of high-priest. But Samuel al-Magribi in his code al-Murshid (composed in 1434) seems to have known the above argument, because he says that Yehoyada apparently opposed the law of a high-priest marrying only a priestly maiden (cited by Poznański, l. c.).

In dealing with the purification from defilement, to enable a priest to eat קרשים, our author remarks that. whether it be a defilement lasting one or seven days, the person concerned should wash near sunset (fol. 4, v., ll. 3–7). The Karaites rejected the Rabbinic ablution of שבילה but instituted instead ordinary washing with water, which they fixed to take place before sunset. <sup>19</sup> The writer of the

<sup>18</sup> Geiger, ZDMG., XX = Nachgelassene Schriften, III, 311-14. Levi b. Yefet in his חשבר מפר (in MS., cited by Poznański, JQR., N. S., II, 447-8) writes: מפר ההבטים אמרו בי אם מעמיו הרמיז בו אל הכהנים אמרו ומקצת ההבטים אמרו כי אם מעמיו הרמיז בו אל מורע אהרן הבחו ועל זה לא יהיה טיותר לכהן גדול לשאת אשה מייטראל אלא מזרע אהרן הבחו (This work has been composed in 1007 c. E.). Also Jacob b. Reuben, L.c., to Ezek. ווי אינים כי הוא אל בנות הבהנים ישנ' כי אם בתולה מעמיו בתולה מעמיו ברולה ברולה מעמיו ברולה ברו

יף So already 'Anan, ed. Harkavy, 29, bottom: יר לפנות על Deut. 23. וב מ' במ' בעי מיסחי עד בהדי פניא וקא אמא וכבא יר' במ' במ' השמש ובא עד דערבא שמשא אכור למיעל למכדיש.

tract 19a finds fault with the Rabbanites for allowing the washing subsequent to a defilement of one day to take place in the morning (דרחיצת טומאת יום בבקר), fol. 15, r., l. 17). As a matter of fact, the Rabbanites permitted to take the ablution only after midday. But the Karaites took Deut. 23.12, לפנות ערב, to mean 'before evening', i.e. immediately after sunset.<sup>20</sup>

The last item of our analysis of the Karaite Halaka, propounded in our commentary, deals with the law of inheritance. A widowed or divorced daughter of a priest may return to her father's house and partake of הרומה provided she has no children (Lev. 22. 12, 13). This law indicates, in the opinion of our author, that a woman belongs to her husband's tribe if there are children from the marriage. Her property is then transferred to her progeny after her death. But a husband cannot inherit what his wife left. This is a well-known legal difference between Rabbanites and Karaites. Our commentator explains in this connexion the whole passage concerning the daughters of Slaphhad (Num. 36), wherefrom the Rabbanites adduce proofs for their opinion that a husband becomes his wife's heir. The manuscript breaks off here and the whole argument is not preserved. But undoubtedly it was carried on on lines similar to those of later Karaite writers who devote much space to this discussion.21

<sup>&</sup>lt;sup>19 a</sup> JQR., N. S., XII, p. 280.

יי Cp. Eshkol, Alph. 257 fl.; 259. ח, והורו הענין הוה מזה הענין והורו מוריע יוריש את אשתו והענין הזה אינו מוריע [הריבונין]

### H

(fol. 1, recto

אמר עזרא ובמנחת הערב קמתי מתעניתי ובוק ב ומ בי על כן ו ועניתם את נפשותיכם הוא צום בכל אלה עינויים אשר ביארתי: ובימי אבתינו בשבת לבטח בארץ ישראל היו מהם לובשי שק כאשר מצאנו בישעיה לך ופתחת ב השק מע מתל: מי היה חגור שק: ומהם לבשו שק בעת צרה כאשר ביאר בחזקיה ויתכם בשק ויבא בית יהוה: וכ וישלה את חלקיהו איטר על הבית ואת שבנא הספר וא זק הכהנים מתכסים בשקים אל יש ב א הנביא: 21 וביום צום אשר צכיו בלם לביטו שק כל נאספו בני יש בצום ובשקים ואדמה עליהם: סו ובימי מרדכי כֹת אבל גדול ליהודים וצום ובכי ומ ש וא יצע לֹר: ומרדבי ידע את כל אֹ נעַ ווֹ מֹ אֹ בנֹ ווֹ שק ואפר: "- על כי כֹת בתוכחה: הכוה יחיה צום אבחרהו יום ענות א נפ הֹב ה ושׁ יצע: מי בי בן היה מנה גם | לוֹפגים | בי יום ביפירים יים גדול ונורא הלא לעיט ות אותו ככןל צומות: ואיך ז ירצה יהוה צום ישראל . . . . כפורים . . . . ל מכל ימים לצום ולתש[ובה] . . . . . . . 

ברבריהן לא האיש יורש את אשתו: ולא האיטה לבעלה . . . אלא ישאלו בני יוסף . . . האם תיטאנה בנות צלפחד לאניטים מיטבט אחר: תגרע נחלתן משבשם ותתוסף בשבש אחר: בהולידן בנים ויירשו הבנים ירושת ונחלת אמם כתורתך. See also Gan 'Eden, 170d, bottom, ff.; Aderet 102 f.; ונוסף על נחלת המטה שהרי בנה יורש לא : Keter Torah to Num. 50h הקבלה בעל כדעה בעלי הקבלה. One of the conditions stipulated in the Karaite Ketuba of 1028 c. E. (above, p. 270, note 140) is: התנו ביניהם שאם ח"ו ותצא ותצא (read ברוה זאת כין העולם בלא ילד ממנו ייטוב כל שרביאה עמה אל יורשה ממשפחותיה (ממשפחתה r.) ולא יהיה ליורשיה על (ליורשים של r.) חזקיה זה מן המוהר מאומה.

22 Ezra 9. 5.

23 Isa, 20, 2. 21 2 Kings 19, 1, 2.

Lev. 16, 31

<sup>25</sup> Neh. o. I.

<sup>26</sup> Esther 4. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Isa. 58. 5

(verso)

.... גלותינו .... בעבד[ת גלולים] היתה גלות . . [והיום] אין עבדת גלולים . . . את אלה . . נים והלא יהוה אלהינו הוא אשר בימי אבותינו ולא נשתנה מן רחמיו ולא מן כוחו: ואנחנו בני יעקב אוהבו: למה לא ה יושיענו הלא זאת מן חילוף מצות איטר בידינו וחוקים לא טובים אשר למדונו רעים המתעים: ועל כן כֹת כי אני יהוה לא שניתי [1] אתם בני יעקב לא כליתם: <sup>27a</sup> מענהו חיים עורבכר באקיין ולא אברתם: 28 ואתם בני יעקב אשׁ בחר יהוה: למה נקרא אותו ולא יושיענו הוא הכֹת למימי אבתיכם סרתם 10 מחקי ולא שמרתם: 29 ורע וקשה מכל אלה כי גם בהקבין ישראל בצומות וביום כפורים שמו בפיהם דברים הרבה פיוט אינר אין חפץ בו ולא מזמורת מן תהלות ולא חסדי יהוה אזכיר יהוה אל הי א תה ארוממך א שמך: בייטעיה 🕫 תפלת דניאל אנא אד ה ה וה: ומו ובנחמיה ברכו א יי אלה מן העולם ועד העולם וו שׁ בֹ וֹמֹ עַ בֹ בַ וֹתֹ: אַ הֹ יִי לבַ אַ עָ אַ הֹיַשִמִים: 32 לא יאמרו כל אלה 

fol. 2, recto)

תענה: 33 ודע כי כל צום הנפרד בדר יום מופרד . . . . לצום מערב ועד ערב מן לימוד צום כפורים ומן לימוד שביתת כל ימים כי מספר כל ימים מערב ועד ערב: והצומיות המחוברות יום אחרי יום לאכל משת אל עת כאש כת ויצומי

<sup>27</sup> a Mal. g. 6.

<sup>28</sup> The meaning of the first two words of the Arabic rendering of this verse is not clear to me. In עורבבר the a can be read as a, the as a, and vice versa אברתם from ... to remain. to survive; אברתם from ,أי, to hurt.

<sup>&</sup>quot; Mal. 3. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Isa, 63, 7 ff., 25, 1 ff. 1 Dan. 9 4.

<sup>32</sup> Neh. 9. 5-6.

<sup>83</sup> Lev. 23. 29.

| ישבעת ימים: מו וכאש[ר] מצאנו ליחזקאל כֹת בו מעת אל עת                                        |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| תאכלנו: והיא בפעם אחת: וכן כֹת ומים במישורה תישתה                                            |  |  |  |
| שמינית ההין מעת אל עת: 35 אל עת כת והיא עת אחת ולא כל                                        |  |  |  |
| הלילה: ואלה שני פנים מצאנו במקרא אחד מערב אל                                                 |  |  |  |
| ערב והוא בדד מופרד: ושני מחובר והיא מעת אל עת                                                |  |  |  |
| 10 ואין לו אופן שלישי לצום: רק אם יגיע צרה [ת]עלה פתאום                                      |  |  |  |
| ביום ויגוֹר איש על עצמו או על העם מן העת ההיא עד                                             |  |  |  |
| הערב והיא נרצה לפני יהיה כאש אמר שאול ארור יאכל                                              |  |  |  |
| להם עד הערב: 🕫 ולא קרא אותו בשם [צום]                                                        |  |  |  |
| תלין עליו בלילה לקחת מ[ו]                                                                    |  |  |  |
| ז אשֶר לנתה: ואסור                                                                           |  |  |  |
| ועד מרים                                                                                     |  |  |  |
| וב בה[ן] דיי                                                                                 |  |  |  |
| (verso)                                                                                      |  |  |  |
|                                                                                              |  |  |  |
| ובחדש החמישי] בשבעה לחדש ובעשור לחדשי                                                        |  |  |  |
| ועל]                                                                                         |  |  |  |
| חדש [השביעי] כת וביום עשרים וארבעה ל]חדש נאס בּ י בּ ושׁ                                     |  |  |  |
| ועל חדש הע[ש]ירי כת בח[דש] העשירי בעשור לחדש [בא                                             |  |  |  |
| ה נבוכרנצר מ בבל [ו]ב חילו על ירוש[לם " ועל] כן אמר הב כה                                    |  |  |  |
| אמר יהוה צום הרביעי וצ הה וצו הש וצו הע" [בע]בור ישראל                                       |  |  |  |
| אלה הצומות למען היו צומים באלה הימים אחרי שו ממות]                                           |  |  |  |
| המקדים ועל כן כֹת אמר אל הכהנים ואל כל עם הארץ                                               |  |  |  |
| כי צמ ום בח ובש למען כי היו צומים וסופדים כל עם                                              |  |  |  |
| ו הארץ בימים האלה: מימי אכותינו ועד היום הוה: [אנו]                                          |  |  |  |
| 31 1 Sam. 31. 13; 1 Chron. 10. 12. 35 Ezek. 4. 10. 11.                                       |  |  |  |
| <ul> <li>Sam. 14, 24.</li> <li>Sp. 2 Kings 25, 8; Jer. 52 12.</li> <li>Neh, o. 1.</li> </ul> |  |  |  |
| 40 2 Kings 25. 1 41 Zech. 7. 2-6, 8. 18.                                                     |  |  |  |

|            | עושים כ[ל] אלה הצומות והם [נ]גזרו על נפשם ועל [כל] ישראל כל ימי [שו]ממות המקרש: ויהוה קנים והע[מיד] [לחוק כל] אלה הצומות לצום עד שירצה ויבנה מקו[ם] מקדשו] ה כב כה אמר יה[ו]ה [צבאות צום הל וצ הח וצ הש וצ הע] יהיה לבית יהודה [לש ול ול טובים] עתיד: ועל כן הי[מים] |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | (fol. 3, recto)                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Lev.       | ירירים [יהיו]                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 20. 20, 21 | [חיו] את אשת א [היי אשר יקה] את אשת א                                                                                                                                                                                                                                |
|            | אמ בייטראל כי אין להם בייטראל כי אין להם                                                                                                                                                                                                                             |
|            | ז בנים[: וי]הוה ימחה את שמם ונינם ונכדם<br>                                                                                                                                                                                                                          |
|            | על כן כת ע[רירים]: ופ[תרו]ן שני ערירים יהיו מכל טוב                                                                                                                                                                                                                  |
|            | ושמם ימח[ה מן] טוב העולם הבא: עריר[י]ם ימותו                                                                                                                                                                                                                         |
| 20. 23     | ערירים יהי[ו] ומענה ימות: יהיו היא אחד: ואקוין                                                                                                                                                                                                                       |
|            | בם: כי מ[ענהו] קין וקצתה מענה אנקטעו 4º ומענהו                                                                                                                                                                                                                       |
| 20, 25     | לטמא אשר ה[ב]דלתי א לט: <sup>43</sup> מענה אותם פן תא[כלו]                                                                                                                                                                                                           |
| 21. 1      | להטמא כי לא כלם טמאים: א[מ]ר אל הכהנים:                                                                                                                                                                                                                              |
| 21, 2, 3   | בֹ אֹ לשׁ לאחותו הבתולה הקרו דע [כי ה]אחות הקרבה ה[יא]                                                                                                                                                                                                               |
|            | איט[ר] לא נרחקה מאחיה מה רק אם נבעלה                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | לייט ולא לכהנים נרחק: מאם                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | ה ל ה א: " על כן לא                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | ער Deut. 25. 12; אנקטעו VII, פֿבאַ, to be severed, separated.                                                                                                                                                                                                        |

<sup>13</sup> Our text reads Dab.

<sup>41</sup> These abbreviations are not clear to me.

#### (verso)

| (verso)                                                      |        |
|--------------------------------------------------------------|--------|
| אֹמֹר בישראל ושרט לנפש: 15 רק הזכיר הנה על הכהנים            | 21.5   |
| למען להחזיק: כנבלה וטרפה אש 🍄 אסור לישראל: וגם               |        |
| הַגה הזכיר לכהנים למען להחזיק: איטה זונה וח ל יק ואי         | 21. 7  |
| זאת הזונה שהיתה גלויָה בין יש היא הנערה לא ארשה              |        |
| אשר אביה ימָאן לתתה לו היא נקראה זונה והיא אסורה             |        |
| לכהן וחללה היא הנודעת לצאת ולבוא בשוק וברחובות               |        |
| ולא תסתיר פניה ועל זאת כת אל תחלל את בתך 40 פן תהיה          |        |
| חללה: ובת כהן כי תחל לו היא לא ארשה כאש                      | 21. 9  |
| כת בסדר וכי יפתה: 47 כי אם בת ישראל אין לה                   |        |
| וס משפט מות: רק תהיה לאשה לשכב אותה אם ירצה                  |        |
| אביה: ואם בת כהן היא באיט תיטרף: את אביה היא                 |        |
| מה: דע כי זונה [וחללה] לא תכשר להיות אשת כהן: ולאכל          |        |
| לחם הכהנים: וא תכשר לבת כהן לאכל לחם                         |        |
| אב[יה] למען כי חללה בעוניה                                   |        |
|                                                              |        |
| והכהן הגדול מאחיו] הכהנים יוצק ומלא את                       | 21. 10 |
| [ידו ללב א הבג]                                              |        |
|                                                              |        |
| (fol. 4, recto)                                              |        |
| ימצא לכל חפין כאיטר כֹתֹ ליואיט איטר [החביאתו] יהוטבע איט[ת] | 21, 12 |
| יהוידע הכהן: כב ויהי אתה בית יהוה מתחב א שש שנים "י          |        |
| , יהוה                                                       |        |

יהוידע הכהן: כל ויהי אתה בית יהוה מתחב א שש שנים "יהוה יהוה והלא יונק בצואתו ובמימי רגליו לא יכשר בבית ישראל: "רק משכן כהן גדול יזכיר [כ]מקדש ונקרא מקדש ובית ביהוה: וכן לת ביחזקאל קרש מן הארץ הוא לכהנים משרתי

<sup>45</sup> Lev., 19, 28,

<sup>15</sup> a = 70'%.

<sup>46</sup> Lev. 19, 29.

<sup>47</sup> Exod. 22. 15. Perhaps the author refers here to his own work on Exodus.

48 2 Kings 11. 3.

<sup>49</sup> After writing 'Israel' the scribe corrected on the top 'God'.

|                 | המקדש יהיה הקר[בים] לשרת את יהוה והיה להם מקום          |
|-----------------|---------------------------------------------------------|
|                 | לבתים ומקדש למקדש ⁵ בית הכהנים הוא מקדש למקדש           |
|                 | יהוה: על כן כת ומן המקדש לא יצא כי ביתו נקרא            |
| 21. 13          | מקדש: והוא אשה בב יק: כהן גדול אסורה לו כל              |
|                 | 10 אלמנה ויתר הכהנים אסורת להם כל אלמנות חוץ האלמנה     |
|                 | מ הער היתה אישה כהן ומת והיתה אלמנה כהן כב והאלמנה      |
|                 | אשר תהיה אלמנה מכהן יקחו: 16 ובראש פסוק כת כי אם        |
| 21.14           | בתולת מזרע בית ישראל: וכהן גדול לא יק [כ]י אם בתולה     |
|                 | מע: מעמיו הם כל ישראל: כי מצאנו כי לק[ח] אהרן את        |
|                 | 15 אלישבע בת עמינדב: ו[אלעזר לב]ת פוטיאל ויהוידע        |
|                 | ליהושבע בת המלך: 50 ול יקח אחת מכל                      |
|                 | אלה האסורות לו: ולא                                     |
| 21. 18          | או הרום או שרוע:                                        |
| 21. 21          | כב לא [ינש להקריב את אשי יהוה מום בו א ל אל ל יג לה]    |
|                 |                                                         |
|                 |                                                         |
|                 | (verso)                                                 |
| 21. 22          | יבשר ל[ו] לאכל מקדשי הקדשים כאשר יאכלו כל זבר           |
| 21. 23<br>22. 2 | בכהנים אך אל הפר וגם אל המזבח לא יגיט: וינזרו           |
|                 | ויגתנבון 53 מן הקדשים בהיותם טמאים לכל טָמאה מן         |
|                 | טמאת יום ועד טמאת שבעה וכל טומאה: לא יגעו               |
| 22. 3, 4        | 5 אל הקדשים כֹבֹ כל איש אשר יק מֹ: ולא יאכלו כֹב בקדשים |
| 22. 7           | לא יאכל: ובא השמש וטהר ירחץ בערב בעת אש קרב             |
| 22, 12          | הישמיש לבוא וכבוא הישמיש יטהר ויאכל: ובת כהן כ ת אל     |
| 23. 12          | וג וו א לה כת וורע אין לה כי בהיות לה זרע היא ממטה      |
|                 |                                                         |
|                 | <sup>50</sup> Ezek. 45. 3. <sup>51</sup> Ezek. 44. 22.  |

<sup>62</sup> Cp. Exod. 6. 23, 25; 2 Chron. 22. 11.

ינתנבון אין, VIII, רינתנבון, to turn aside from, to avoid.

| זרעה ולא תשוב אל בית אביה: ואם אין לה זרע חשוב         |
|--------------------------------------------------------|
| 10 אל אביה: בזאת תדע כי הכֹת ונגרעה נחלתן מנ אֹ ונֹ על |
| נֹ המֹ אֹ תה להם: 10 דברו למען זרע האשה כי ידעו כי     |
| מחלת אדם לזרעו כב אשר יצא ממ הוא יירשך                 |
| בעל<br>ולא למען האשה מכם אין ירושת אשה                 |
| לאישה: ובני יוסף ה נחלתן כי ידעו כי נהלתן              |
| יהוה מי                                                |
| יומיטה תְמה בדבר                                       |
|                                                        |

# 4. Hosca and Focl.

Fragment I (T.-S. 10, G. 3) consists of ten parchment leaves, square writing, brownish ink, size about 19 × 18·3 cm., stained, with right-hand top corners missing. It is evidently a part of a valuable commentary on all the Minor Prophets. The portion preserved gives us continuous comments on Hosea 9. 2—Joel 2. 7.

Our commentary has several points of contact with the tract by the early Karaite settler in Jerusalem (Fragment B).¹ It probably emanates from the intellectual centre which Karaism established in the Holy City. Some time after Benjamin al-Nahawendi, we are told, a number of sectaries left the countries of the Diaspora and preferred the hardships of life in Jerusalem in order to spend their lives as 'mourners for Zion'. They were styled the 'Lilies'.¹a

<sup>54</sup> Num. 36. 3. 55 Gen. 15. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> JQR., N. S., XII, pp. 257 ff.

ומח"ב עמדו אנשים ממזרח: 22 ל"ל, 22 במדו אנשים ממזרח: אמר"ב עמדו אנשים ממזרח: 1a Salman b. Yeruham in Pinsker, ק"ל, 22 ומפערב והוסיפו ההחזקה בדת והשקידה בחכמה ושמו מגמת פניהם לשבת

There the most stringent legalism as regards the Sabbath, the laws of impurity, the refraining from eating meat, and other items was developed and practised. A propaganda was carried on for leaving the impure countries of the Diaspora and settling in Palestine. Life in exile was pictured as unholy and sinful. We have read in the tract (B, fol. 15, v., ff.) a long tirade against the 'merchants of the exile' (סחרי גלות) and the stirring appeal to give up everything and emigrate to the Holy Land. Likewise our commentator polemizes against the גלותיים (fol. 6, r., l. 9) who amass wealth in exile. The whole passage in fol. 5, verso, is very similar to the views expressed in the above tract. In the Diaspora the people 'go astray through silver, gold and merchandise. They therefore steal, rob, and use false measures. They also lie, perjure, pay no heed to their prayers and desecrate Sabbath and Festival by allowing non-Jews to carry their loads' (fol. 7, r., ll. 9 ff.). We have seen above (p. 268) that some Karaites also allowed themselves the last leniency in their observance of the Sabbath.

Our author also reiterates that meat in exile is prohibited as food because there is no sacrifice offered up. Noah was the first to build an altar and only since then was the partaking of meat permitted. With the destruction

בירושלים נעזבו רכושם וביתם ומאסו בעוה"ז והם הנכוצאים כעת בירושלים עד שתתגלה בסופם הישארית שבהם נאמר שארית ישראל לא יעשו עולה עד שתתגלה בסופם הישארית שבהם נאמר שארית ישראל לא יעשו עולה בסופם הישארית שבהם נאמר The Gaon Scionon b. Yehuda, in a fragment referring to a communal dispute between the Karaites and Rabbanites in Jerusalem in his time see Mann, The Jews in Egypt and in Palestine under the Fațimid Caliphs, vol. 1, p. 141, note 1, end, writes: יגעלו אנפסהם אלשושנים ונירהם יגעלו מושבילים והם ניר מותפקין אי מנהם אלמשביל (Cp. further Sahl b. Maşliaḥ's letter, p", נספחים, ל", 31, top).

of the temple the prohibition is again in force (fol. 1, r., 16 ff., see further fols. 2, v., 12-13; 6, r., 12 ff.). In common with the author of the tract (B) and Salman b. Yeruham (above, p. 273, note 150) our commentator is against the secular knowledge and the Kalām. 'Believe ye in the words of His prophets and not in the words of the outsider' (בראני), fol. 2, r., l. 22). 'In exile the people forsook the true Torah, the fountain of living water, to learn the commandment of men, learned by rote, and the "extraneous Kalām"' וכלאם בראני), fol. 3, v., ll. 17-18).2 The taklid (above, p. 265) is similarly rejected (fol. 3, v., l. 15). The baneful influences of the 'exile' cause the imitation of non-Jewish practices (לכת בחקות הגוים, fols. 5, r., l. 9; 8, r., ll. 11-12). Finally the same disparagement of the importance of angels (above. pp. 261 ff.) is expressed in our fragment. 'The righteous are more esteemed by God than the angels' (fol. 5, r., l. 15).

As to his method of Bible interpretation, our commentator lays down a rule that in Hosea all the countries of the Diaspora are meant by Assyria and Egypt, while Ephraim includes the whole of Israel (fol. 5, r., ll. 9–10).<sup>3</sup> This rule is applied consistently. As a result Hosea, instead of dealing with conditions of his own time, prophesied about

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Also Daniel al-Kūmisi in his Ps. commentary (1, c., 205, top) writes: בזאת תדע כי על כל איש ללמד לזרעו את מעשי יי ואסור ללמד הוין מתרת יי ככ' ויקם עדות ביעקב ותורה שם בייש וגו' אם תאמר הלא כת' אשר צוה את אבותינו להדיעם לבניהם אני דניאל אישיבך דע אין להדיע כי אם מתורת יי ככ' להדיעם: להדיע לא כת' כי לא צוה להדייע כל אישר יהפצו כי אם מתרת יי

בני אפרים נשקי Ps. 78. 9 לא לבני Ps. 78. 9 בני אפרים נשקי אפרים לבדם אל בני אם לכל יש': בי כל יש': בי כל אם אפרים.

affairs in the Diaspora as looked upon by the author from his specific sectarian angle. Only occasionally are the prophetic words considered in their historical setting, to be at once applied to the Exile (see fols. I. v., ll. 18 ff.; 3, v., ll. 14–15). In this manner any biblical verse is quoted at random to bolster up the contentions of the writer for his own time. This tendency is evident also from Daniel al-Ķūmisi's commentary on the Psalms as well as from the above tract.

Bearing this method-indeed glaringly futile-in mind, our commentary is on the whole concise and interesting. Where difficult words occur their Arabic equivalents are given. A book like Hosea abounds in etymological and grammatical difficulties. Our author's philological knowledge of the Hebrew language is very primitive. He seems to have had no idea at all of the nature of the Hebrew verb. He uses no technical terms except once, the Arabic מנאז אלכלאם, metaphor of speech (fol. 4, r., l. 14). To ascertain the meaning of an obscure word he quotes parallels, using the expressions מן דומה לו ,מן דומה How he groped in this way can be gathered from such examples as תלואים (Hos. 11. 7) being similar to התלאה, trouble (√אה); אוביל (11. 4) is connected with יביל, to contain (√וביל); חלה (11. 6) with החלה, beginning (fol. 4, r, ll. 11 ff.). Several interpretations by earlier commentators are quoted anonymously. These as well as other details are discussed in the notes to the text. The name of the writer can only be surmised. Perhaps he is identical with Daniel al-Kūmisi. We must await the discovery of further parts of this early as well as interesting commentary on the Minor Prophets.

I

(fol. r, recto)

| יש: ועל כן                                                                        |        |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ישׁ אר]ן ישׂ                                                                      |        |
| על כן גרן                                                                         | Hos. 9 |
| [ויקב לא ירעם] וכל טובם יכחש                                                      |        |
| ז בם                                                                              |        |
| [וקבצך מכל העמים] והשיב בא: כל גלות יש נקראה                                      |        |
| אשור ומצרים] ארץ א[שור] וכצפור מכיצ: <sup>5</sup>                                 |        |
| ימענהו פל :                                                                       | 9.3    |
| בה היום הזה: ובאיט' טמא יא: הוא בכל ארץ גלותם                                     |        |
| וכל [אשר] יאכלו יהיה טמא: למען כי הם בגלותם ואין להם קרבן ומקדש ונסך              |        |
| יין כת' אח[ר]יו לא יסכו ליי' יין כי לא יערבו ולא ירצה על כן זבחיהם                | 9. 4   |
| כלחם אֹ: ולחם אול הוא קרבן עבודה זרה: וקרבן ערלים אשר כל אוכליו ישמאו             |        |
| ולמה כן הוא למען כי לחמם לנפשם הוא קרבן יש אשר יהיו מקריבים יהי להם לנפשם         |        |
| נו]לא יבוא בית יי כי מאס יי בהם ובקרבנותיהם לחם אונים זה הלחם הוא קרבן דומה       |        |
| יון בו נכר לא תק א לה אלה וכת את לחם אלחיך הוא מק: <sup>7</sup> אונים הם בעל: און |        |
| מעברה וזדון אינר אין להם תקוה כב ותוחלת אונים אבדה <sup>8</sup> כן כאינר כל האכל  |        |
|                                                                                   |        |

<sup>4</sup> Deut. 30. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See Hos. 11. 11.

<sup>6</sup> See above, p. 274, note 154.

<sup>7</sup> Lev. 22. 25, 21. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Prov. II. 7. Our author takes אונים to be the plural of אונים 'sin'. But the general opinion is that the word means here 'trouble, sorrow'. See Ibn Ezra: כלחם אונים כמי לא אבלתי באוני והוא שם דבר ולשון. Rashi has also an alternative explanation, ידי בח ואונים, giving to the word the same meaning as in Prov. II. 7. The Karaite Jacob b. Reuben in ותיחלת אונים הם הכפרנים ' ידמה ' ידמה מן ראשית און הידי מן ראשית און האונים הם הכפרנים ' ידמה בלחם אונים יומהר מן ראשית און האונים הם מוראשית אונים הם בידמה מן ראשית און האונים אונים אונים יומהר (בפרנים) are evidently sinners. The second one (for אמרן read ואמרן i.e. 'some said') is that the word means 'strength', just as in Gen. 49. 3

קרבן עבודה זרה נטמא כן כל האוכל בשר בגלות הוא טמא<sup>9</sup> כׄבׂ כל אוכליו
ימאׁ כי לא היה אכֹל בשר מותר בלא מזבח מימי אדם עד שהקריב נח ואחרי
כן כתׁ כל רמש אשר הוא חי: 10 על כן אסור בגלות לאכול בשר: על כֿן אֿסוֹר בגֿלות 10 כֹן כתֹ כל רמש אשר הוא חי: 10 על כן אסור בגלות לאכול בשר: על כֿן אֿסוֹר בגֿלות 10 סֹן ומה תעשו ליום מועד: . . . [כ]י אין מקדש וקרבן וליום חג יי כי אקצוף [ע]ליכם 2.5 והפכתי חגיכם לאבל: [מה] תעשו ליום מ[וע]ד אשר ליום פקודה ונקמה [וליום] חג

### (verso)

| 9. 6 | ליום                               |
|------|------------------------------------|
|      | מצרי ב תקבצם מוף תקברם             |
|      | ווהבם                              |
|      | ה לכספם [קימוש יירשם חוח באהליהם:] |
| 9. 7 | בגלות וק [קי]מוט יעלה [באו ימי]    |

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jacob b. Reuben quotes this view anonymously (l.c. to Hos. 13°: ד"א הוא שיאכלו בשר בקר וצאן בגלות . . . ד"א זה הפסיק ישוב על אנשי ד"א הוא שיאכלו בשר בסלו הקרבנות וגם הם שוחטים כמנהג החולים.

10 Gen. o. 3. It is of interest to find our commentator following the well-known view of Rab. See Sanh. 596: אמר רב יהודה אמר רב אדם הראשון לא הותר לו בשר לאכילה דכתיב לכם יהיה לאכלה ולכל חית הארץ ולא חית הארץ לכם וכשבאו בני נח התיר להם שנאמר כירק ששב נתתי לכם את כל וכני. Against this we have the opinion that already Abel sacrificed מלמים. and accordingly ate meat. See Zebahim וופּם. ר"א ור' יוסי בר חנינא חד אמר קרבו שלמים בני נח וחד אמר לא קרבו מ"ט דמ"ד קרבו שלמים בני נח דכתיב והבל הביא גם הוא מבכורות צאנו ומחלביה: Adding to Rab's statement, our author maintains that because Noah was the first to offer a sacrifice, the consumption of meat was prohibited till his time. Thereby he furnishes a proof for the same prohibition now in exile, since there is no altar. Later Karaite commentators reject this view as regards Noah's predecessors. See Mibhar, Gen. 21b, and כירק עשב . . . ואין הכונה שעתה התיר להם הבשר : a.l.; 33° : בירק בסף: כתר תורה ... והזכיר האכילה כדי להזהירם שלא : Gen. 38ª ... כתר תורה יאכלו ביטר בנפיטו לא שמקודם לכן לא היו אוכלים בשר.

<sup>11</sup> To be deleted.

<sup>12</sup> Amos 8, 10.

לא נבוא עוד א': " רדנו מן דומה ורדו בדנת הים: וירד מים ועם ים: "בן רד

<sup>.</sup> לקורא לנפשו נביא = 120

יי See also Jacob b. Reuben, A.C. 13, 2: מטיב היה משיב איול הנביא אישר השילום בעבור לב ישראל לא תבוא עליהם רעה: על רוב מבר באו ישי השילום בעבור רוע עונך . . . ד"א באו ישי הפקדה וראוי זה שידעו יש' אשר היו יקראו רוע עונך . . . ד"א באו ישי הפקדה וראוי זה שידעו יש' אשר היו יקראו.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Our commentator combats here the view that the exile was due to Israel's acceptance of false prophecy. The false prophets were the retribution for Israel's sin. According to him the verse refers to the state of things in exile where unauthorized persons (i. e. Rabbanites) promulgate false laws.

י אוון sin'.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> It is not clear why the comments on this verse crept in here. Farther on (fol. 5, recto) the verse is again dealt with in its proper place.

<sup>16</sup> Jer. 5. 12.

<sup>17</sup> Isa. 59. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Jer. 2. 31; או is repeated in the manuscript.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Gen. I. 28; Ps. 72. 8. The above explanation of דר from √ לרה to rule', is also given by Rashi and Kimhi.

|                                                                    | (fol-                                                   | l. 2, recto)                                    |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--|--|--|
|                                                                    | כי לא יראנו                                             |                                                 |  |  |  |
|                                                                    | ועם קדושים] נאמן: וזה                                   |                                                 |  |  |  |
|                                                                    | יראה לפני                                               |                                                 |  |  |  |
| 9. 9                                                               | העמיקו] שיחתו הרבו                                      |                                                 |  |  |  |
|                                                                    | 20 עבור פילגש                                           | [להשחית] 5                                      |  |  |  |
| 9. 10                                                              | ט מצא במדבר ואם                                         | בכפו [כענבים במדבר]                             |  |  |  |
|                                                                    | יקרה עזיזה 1                                            | כבכורה בת[אנה בראשיתה]                          |  |  |  |
|                                                                    | ני והם פשעו [בי בע]וון בעל פעור                         | יקרים [ו]עזיזין לפנ                             |  |  |  |
|                                                                    |                                                         | ומתורת                                          |  |  |  |
|                                                                    | נות: כ[אהב]ם כאשר אהבו לעשות                            | יהם ובזנו                                       |  |  |  |
| 9. 11                                                              | ם כן י[ת]עופף כבודם מעני כבודם ז                        | [עוף] אשר י[עוף] אישר י[עוף] ויבח               |  |  |  |
| הוא רב בניהם 23 פרי בטנם אמעוט כי במדבר א' 24 בעת מרו בי וינסו אתי |                                                         |                                                 |  |  |  |
| עשר פעמים 25 ונשבעתי להמיתם במדבר הלא העמדתי בניהם תחתם            |                                                         |                                                 |  |  |  |
|                                                                    | שט מאות אלף ויתר בארבעים שנה כי הרבתי אותם: ועתה בגלותם |                                                 |  |  |  |
|                                                                    | אשר פרו ורבו מלדה ומבטן                                 | רוב<br>ז אקלל פרי בטנם עד יתעופף כבודם ופרים 15 |  |  |  |
| 9. 12                                                              | ושכלתים מהגיע להיות לאיש                                | ומהריון: כי אם יגדלו: גם כי ילדו ויגדלו         |  |  |  |
|                                                                    |                                                         | כי אוי ואבוי להם באשר סרתי מהם: בשו             |  |  |  |
| 14. 13                                                             | : צומקים יבשים: אפר' כאשר ראיתי לצה                     | תן להם רחם משכיל 27 מפיל נפל בל היות זרע:       |  |  |  |
|                                                                    |                                                         |                                                 |  |  |  |

20 בימי הגבעה is evidently taken to refer to the event described in Judges 19. See also Rashi, בימי הגבעה בנימן בפלגיט וי"א זה גבעת בנימן בפלגיט וי"א זה גבעת ישאול יששאלו להם מלך ומרדו בדברי הגביא.

9.1

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> عَزِيزَة 'precious', 'rare'.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Not so Rashi, מאהבם את בנות מואב. See also Kimhi.

<sup>58</sup> So also Kimhi and Jacob b. Reuben, l. c.

<sup>11</sup> To be deleted. 25 See Num. 14. 22 ff.

 $<sup>^{26}</sup>$  See Rashi : ממו בסורי שין וקריגן מסורת מסורת מון ניסורי מהן ניסורי מסורת מסורת מסורת מסורת מסורי מסורי מהן מסורי מסורת מסורים מסורים

 $<sup>^{27}</sup>$  Hos. 9. 14 is commented upon before 9. 13. Did our author's text read so ?

### EARLY KARAITE BIBLE COMMENTARIES-MANN 487

בעת מלכותם כגפן נטועה ושתולה כן ישראל בארצם: ועתה כי פשעו בי אוציא 20 אותם ובניהם אל גלות לתת אותם ביד הורגים עד שימעטו כעוללות אחרי כלות בציר "בי וליעוז לאמוגת התורה חוין "ב הדבר הזה כת טרם שוממית המקדש והיום נראה בענינו "ב" ישראל נשארו מעט האמינו בדברי נביאיו והצליחו ולא בדברי בראנ[י] "בראנ[י] ו"

| (verso)                                                        |
|----------------------------------------------------------------|
| כי תכשילו 9. 15                                                |
| מביתי למע[ו]                                                   |
| פשעם כב והגלגל [ג]לה יגלה 32                                   |
| 9. זלה אלה: על כן ה[כה אפרים]                                  |
| בגלותם: מאסם אלהי בגלו[ת]ם                                     |
| שארית כֹב לא מאסתים ולא גע[לתי]ם לכלותם: 30 על כן [יהיו נדדים] |
| נע וגד בגים: גפן בוק ק יש פרי ישוה לו:] [גפן בוקק]             |
|                                                                |
| על כן פריה יטוה מָסאוי 36 לנהפך ואין פרי בקרשנה 37             |

<sup>28</sup> See Isa. 24. 13.

יליעוו is probably the infinitive of לעו , to speak a foreign tongue or to speak against לעו על, see Dictionaries of Levy and Jastrow); הוין ; the Hebrew equivalent of Levy and Jastrow). The meaning is: in exile the Jews adopted views extraneous to the Torah. Our author continues: This has been written before the destruction of the Temple, &c.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Read צינינן ' with our eyes.'

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Likewise Jacob b. Reuben, l. c. (13<sup>d</sup>), הוכה אפרים הוא בנלות

<sup>34</sup> Lev. 24. 16. 35 = 5 for 817.

י פתום to'. Likewise Rashi, Ibn Ezra, and Kimhi: נפן בוקק בוקק ... ברי ישוה ואיך ישים לו פרי והוא כמו נפן בוקק ... וי"מ יישוה רק ... ברי ישוה ואיך ישים לו פרי והוא כמו נפן בוקק ... די ענין ישוא וישקר כלומר הפרי ישקר לו ע"ר ישאמר ותירויט יכחיט בה The latter view is Abulwalid's (see Bacher, Die Schrifterklärung des Abulwalid, 70-1).

יסר 'In its clod,' see 'Aruk, s. v. קרשן where בבלייתא, Sabb. 81 a is read הרשיני בבלייתא.

10.2

10.4

10.5

יש' בגלותם: וכמריו הם מומרים המתעים עליו יגילו מעני ידלילו: 4:

20 והוא דומה לפסוק ישישי ושמחי 40 מענהו זעקי והלילי: על וגם נאמר וכמריו הם כמרי ישומרון על יש' ינילו כי הם צרי יהוד' ובני': 40 גם אותו לאשור יובל: יש' יובלו לאיש 40 בגלות ויהיו מנחה למלך ירב אז יביש ויכלם יש

<sup>38</sup> This abbreviation is not clear to me.

<sup>39</sup> See above, p. 265.

אָנְיֵּבְּשָּׁבָּיּ. He (God) will turn His neck (to them). Cp. Joshua 7. 8 and Jer 18. 17. But Kim : יערף ענין הריסה ושבירה וכן חשך בעריפיה See also Jacob b. Reuben.  $l.c.~(13^{\rm d})$ : מובחותם מובחותם.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Verse 9 is not commented upon. Perhaps it was dealt with above, fol. 2, r., l. ו. לא יראנו ל.

<sup>42</sup> This word is taken to mean 'dwell'. Rashi, &c., translate 'to fear'.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> نسامِرَه 'Samaritans'.

مَلّ , to pretend to be cheerful and familiar with somebody. Our author means here the Christians who attempt to traduce Israel.

<sup>15</sup> Lam. 4, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> See Ezra 4. 1. According to this explanation the Samaritan priests actually rejoice over the overthrow of Israel. In general our author refers these verses to the exile in accordance with his general theory.

לאיטור - ביי.

(fol. 3, recto)

| שרי והחרישו" שרי                                                           | 10. 7  |
|----------------------------------------------------------------------------|--------|
| [שומרון]                                                                   |        |
| מארץ תר איביהם כל עבודתם מלפני איביהם ת                                    |        |
| יעלה על מזבהותם:                                                           | 10.8   |
| ים ו                                                                       |        |
| : ת הצֹ 🌣 והוא עתיד להיות ת הצֹ יי והוא עתיד להיות                         |        |
| מימי הגבעה חמאת יש בני בנימן בעוות וגם יש'                                 | 10. 9  |
| בשקועי גוים וגם בפסל מיכה 50 והם חשבו                                      |        |
| עלי כזבים 15 ולא תיטיגם מלחמה וחרב ולא יקטלו כי קנאו להלחם על בני          |        |
| עלוה ופתרון בני עולה 52 בני בני בנימן אשר חמסו בזדון: וגם פתרו             | )      |
| הלא תשינם גם מלחמה על חטאתיהם: בני עלוה פתרו כבני עלוה מעשיהם              |        |
| ובני עלוה הם בני עשו: 50 באותי ואסרם באות נפשי ואסרם: ומיעני באותי         | 10. 10 |
| הוא דברו כו ייטייט וֹיֹי: יֹי וֹאָספוּ עליהם עמים הם אויבים למען לאסור אתם |        |
| בגלות: עונותם. דומה לו מעונן האחר מתפאל: 55 והם שתי עונות                  |        |
| ו אחת מי פשע יעקב הלא שומרון: שנית ומי במות יהוד' הלא ירוש':               | 5      |
| שתי עונותם אחת בארצם ואחת בגלותם: ופתרון אמת נכון משתיהם                   |        |

is taken to mean 'become silent'. Likewise Rashi and Jacob b. Reuben. But Ibn Ezra to Hos. 4. 6, followed by Kimhi and moderns, translate 'cut off'.

כי שתים רעות עשה עמי: 57 כי גם בגלותם עובו תורת אמת מקור מים

<sup>48</sup> Isa. 29. 4.

<sup>49</sup> This seems to be the end of a verse which I could not identify.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> See Rashi and Jacob b. Reuben, l. c. : אומן הגבעה חטאת הנבעה מומן .פכל מיכה

<sup>51</sup> Cp. Hos. 7. 13.

<sup>52</sup> So also all commentators.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> See Gen. 36. 40.

<sup>54</sup> Deut. 28. 63.

to use magic'; المنظم 'to take an omen'. Our author derives מעונן from jiy 'sin'; thus one that uses witchcraft is a sinner. Already R. 'Akiba and his school discussed the meaning of this difficult word. See Sanh. 65°, bottom. Ibn Ezra to Lev. 19. 26 connects the √אָטָ with יָטָטָ 'a cloud'.

<sup>56</sup> Mic. I. 5.

<sup>67</sup> Jer. 2. 13.

10. 12

חיים ללמוד מצות אנשים מל' וכלאם בראני הנמשלים כבורות נשברות רקות
בלי מים 56 ואפרים הם יש' אנכי למדתים באהבה וגם יסרתי אתם וגם שמתי אתם 10. 11
20 בעגלה מלמ' האהבת לדוש: ואני עברתי וגם הטיבותי אצלחתאיאהם 50 בדברים
רכים ונעימים ואתם תהיו לי ממלכת כהנים עד שהיו עונים נעשה ונש 60
ובימי יהוטע אמרו לא כי את ייי נעבוד: 61

סענותם Sour commentator mentions three explanations for אנונותם. In all of them it is taken to mean 'sins' (בונותם). This is also the translation of Gk., Syr., and Vulgate. On the other hand, Rashi, Ibn Ezra, and Kimhi connect it with ploughing = מענה (see 14. 14; Ps. 129. 3). Abulwalid (see Bacher, l. c., 63) translates 'the two (female) plowers', i. e. the sinful states Ephraim and Menasse. V. IIb continues the metaphor of ploughing as sinning, as found in v. 10.

<sup>59 ,</sup> IV, 'to improve', 'bring in order'.

<sup>60</sup> Exod. 19. 6, 8, 24. 7.

<sup>61</sup> Joshua 24. 21.

<sup>62</sup> Deut. 30. 1.

<sup>63</sup> Deut. 30. 10.

יועת לדרוש... פירושו כתרגומו הוא Sec also Ķimḥi: יועת לדרוש... פירושו כתרגומו הוא בכל עידן וכו' והחכם ר' אברהם ב"ע פי' ועת תדרשו השם לרוות הזרע בכל עידן וכו' והחכם ר' אברהם ב"ע פי' ועת תדרשו השם לרוות הזרע.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> 2 Chron, 15. 4.

כי הוא עמם לשלוח נביאיו: "<sup>®</sup> חרשתם במצות אנש' אשר היא רשע
על כן קצרתם ריק ועולה: אכלתם בגלות בידי מלכיות פרי הכחש אשר
כחשתם במצות: כי בטחת בארץ יש' בדרכי הרע ובגבוריך ובגביאי השקר
בסחת ונשענת בתקליד ומצות אנש' מל': "<sup>®</sup> וקאם שאון: על כן
ימוקו עליכם שאון לאומים וכל מחמדי עיניכם אשר בכל ערי המבצר
ישודדו השודרים כשור היושבים בשלום בלי פחד: וגם אמרו כי שלמן
הוא מקום אשר שדדו אויבים: וגם בית ארבל שדדו ביום מלחמה קשה להרג
ולהשליך חלל אם על בנים: "<sup>®</sup> ככה עשה לכם בית אל עשה האלהים נקמתו בכם מפני
רעת נפשכם אשר עשיתם בבית אל: על כן בעת השחר בעת אשר יתעוררו

#### (fol. 4, recto)

| י                     |                                | 1 |
|-----------------------|--------------------------------|---|
| כעבודה זרה נכריה וקרא |                                | 2 |
| ואנכי                 | ביניהם                         | 3 |
| ונת החדו חדולתי       | [חבולתי לאב׳ החת יול זרויותיו] |   |

<sup>66</sup> Our commentator takes יוורה 'till he will come to teach righteousness', Ibn Ezra's translation we have just seen. Rashi has both explanations. Jacob b. Reuben (l. c., 14<sup>a</sup>) evidently had in mind the above comment by stating to the contrary, זועת לדרוש דבר לאנשי דור הנביא.

<sup>67</sup> See above, p. 265.

הבאים על עם יושב שלמן פתאום על יד מארב. The first is found also in Rashi: בכוזים הבאים על עם יושב בשלום פתאום על יד מארב. Jonathan, followed by Menahem b. Saruk, take בית מארב a place of ambush'. But Dunash b. Labrat declares it to be a geographical name. So also our author. Samuel b. Hofni took בישלמן בישלמן See Berliner, Oar Tob, 1879. p. 56: בית ארבאל ר"ל Jer. 4. 16 באמרו כשד שלמן בית ארבאל ר"ל See Levant מארין מרחק בישלמן אסר וכאמרו נצרים באים מארין מרחק See Levant מון אסר וכאמרו בחסרון נבוכד וכדומה לזה מן הקצורים באם Kimhi to Hos, and Jer. a. l.

<sup>69</sup> Exod. 4. 22.

הנביא דבר כי קחת יי

| ٠٠٠٠٠٠ السلام الما لما الما الما الما الما الم                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| [על זרועתיו] יי [ולא ידעו] כי רפאתים מכל מחלה כֹכֹ כי                                   |
| בוב. ארם אם כרת בחבלים משכתים בי אם ברתות אהב]ה בחבלים משכתים כי אם כרת [אני יוֹ רפֿ:]  |
| ובכל                                                                                    |
| ואט אליו נעול ה[מצֹ] ועול התורה אים על לחיהם:                                           |
| 10 אני נשאתי אותם כי ה וגם שכנתי בתוכם: היהיה הדבר הזה                                  |
| כי ישב אלהים עם בני אדם על ה[ארץ הנה השמ ושוֹ] השמ' לא יכלכלוהו 🕫 ואיך יכול במקדש       |
| קטון: ואולם מרוב אהבתו אותם הראתי כבודי על הכפורת כאשר אני אוכיל בתוכם                  |
| על כן אמר אוכיל והוא בכבודו יכיל בכבודו 77 את הכל ולא יוכל כי הוא גדול על הכל           |
| אוכיל אותם הו עלי מגאז אלכלאם 27 כמו וירד יי אצבע אלהים: 75 לא ישוב לא ירגע 76 יש' 11.5 |
| 15 אל אדמתם כי אשליכם אל גלות בבל ואשור ומלכי גוים יהיו עליהם מלכים כי מאנו             |
| לשוב אל יי וחלה לשון תחלה · ויבתדי זי הריגת הרב בעריו: וכלתה והשמידה בדיו דהוקה 11.6 78 |
| מענין גבוריו 70 ממועצותיהם אשר יעצו לנפשם: על כן תשיגם כל הרעה הזאת: ועמי               |
|                                                                                         |

<sup>70</sup> Rashi and Kimhi refer this to Moses who was their leader (see Num. 11, 12).

<sup>71</sup> Exod. 15 26.

<sup>72</sup> Cp. 1 Kings 8, 27.

<sup>73</sup> Repeated in the manuscript.

مَاجَازِ الكَلامِ "metaphor of speech".

אוביל Exod. 19. 20, 8. 15. According to our commentator לכמו אוביל 'to contain'. So also Jacob b. Reuben, l.c.: כמו אלפים בת יביל 'to contain'. So also Jacob b. Reuben, l.c.: כמו אלפים בת יביל 'food'. Rashi, Ibn Ezra, and Kimhi take אוביל as a noun אַבְּכִיל 'food'. But Abulwalid thinks it to be the Hiphil of אַבְכִיל אַבְּכִיל אַבְּכִיל אַבָּכִיל אַבָּר במו אבר במו אבר בכפף, הייתי מטה אליו אובל ור' מרינום אמר אוביל שם דבר במו אבל בכפף, הייתי מטה אליו אובל ור' מרינום אמר בי אוביל ראוי להיותו אאביל . . . ופירש ואט במישמעו שהייתי מאביל אט (i. e. I fed gently).

<sup>76</sup> x 'to return'.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> إلى 8 'to begin'. Of course Rashi's (&c ) explanation, 'to fall', is more correct (cp. 2 Sam. 3. 29).

<sup>?</sup> Read perhaps ההוכה 'an instrument for breaking anything'.

<sup>79</sup> So also Rashi and Jacob b. Reuben.

תלואים: דומה לו התלאה ונלאו <sup>80</sup> משובתי שובב מרתד <sup>13</sup> מן דרך אמת זאת נבואת הושע על עם גלות: ועמי בתלאה ועני<sup>63</sup> למשובה ולא לתשובה

| (verso)                                                             |
|---------------------------------------------------------------------|
| ישלא                                                                |
| חילוף מצות ומועדים                                                  |
| חושבים כי מן התורה                                                  |
| יצוו אותם: ואל על יקראוהו                                           |
| רועיהם: ועד היותם                                                   |
| ירומם אתם אלהים: מי איך אתנך אפר ואיך [אמנגר יש אלהים:              |
| תורתי לא יכשר למגנך כי לא ראוי אֹפֹרים ואיך אעשה                    |
| בך כמ'צ' י כמשפט סדום במעשיו הרעים כסדום כֹבֹ ויגדל                 |
| עון בת עמי מחט׳ סֹ: 5 ואולם בעת אשר אגזור עליך לעשות בך כסדום       |
| ו אזכור בריתי אשר כרתי את אבותיכם ואזכר רחמי ולא אשהיתכם ככ         |
| נהפך עלי לבי יה' נכ' נה': לא אעשה חר' א' ולא אש' מן דברי ולא אשחי   |
| מפרים היא יינ' כי דברתי ואותך לא אטים' כלה: "י ולא אטשה חרון אפי א' |

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Exod. 18. 8, 7. 18. תלואים is taken from √אה, 'my people are troubled'. This is of course untenable. Rashi, Ibn Ezra, and Ķimḥi translate 'my people are in suspense', from √הלה. See also Jacob b. Reuben.

ית

3 . 11

II, G

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Isa. 57. 17.  $\frac{\omega}{5}$ , 8, 'to be led back, to be converted'.

<sup>83</sup> Our author refers ירומם to God. Rashi, Ķimḥi, and Jacob b. Reuben translate '(the people) do not exalt Him (God)'. But Joseph Ķimḥi took רומם 'none of them shall be exalted'. See Ķimḥi: ירומם בצרי כמו בפתח אמר לא יעלה אחד מהם למדרגה שחושב '"ל פי' ירומם בצרי כמו בפתח אמר לא יעלה אחד מהם למדרגה שחושב.

<sup>84</sup> The first two letters of the following word. There is a stitch in the vellum of the manuscript on which the scribe could not write.

<sup>85</sup> Lam. 4. 6. 86 Jer. 46. 28.

<sup>87</sup> To fill out the line.

11. 10

II. II

להשחית ולטשות כלה כי אל אנכי לא אשקר ולא אנחם: ולא איש אנכי ובן אדם כי אשקר ואנחם: 88 בקרבך אנכי האל הקרוש לשמור אתכם פז יאבירו בו אחכם גוים עד' א'ש'ר יא'שמ'ו 89 ואולם לא אבוא בעיר לשכן בתוככם כימי קדם עד אשר תשובו: ºº אחרי יי ילכו: עד אשר יאשמו יש' ובקשו פני אל º ואחריו ילכן או כאריה ישאג כֹכֹ ויי' מציון ישאג: 20 ויחרדו בנים מ כי יקבצם יחרדו כצפור מכל גלותם וישובו אל אדמתם

(fol. 5, recto)

|       | (15.1.5)                                                           |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
|       | יים: ואקערהם: "                                                    |
| 12 I  | [סבבוני בכחש אפר ובמרמה בית יש] וגם הארכתי גלותם למען כי סבבוני    |
|       | [בכחש] במרמה פתרו תורתי להקל                                       |
|       | בי                                                                 |
|       | הם,<br>                                                            |
|       | " [ק]רושים הוא ליטון יחיד בֹבֹ כי אלהים קדוים' הוא:                |
| 12. 2 | [א]פרים רעים רוח הם בגלותם: הם עושים מצות אנשים מלמרה: אשר         |
|       | מועדיהם [ו]חקותיהם כרוה עובר וכרדיפת קדים: וברית עם איטור          |
|       | יכרתו מענהו הו לכת בהקות הגו': 5° אך כל גלות בשם אשור ומצ': כאשר   |
| 12. 3 | ז קרא כל יש' בשם אפ': וריב ליי וכצומה לרב אלעאלמין מע יש' ויכאפיהם |
| :2. 4 | פעאלהם לאנהם תרכו תורת אלהים וקלדו ללנאם: 60 בבטן עקב: ולא זכרו    |
|       | בלבבם ברית יעקב אביהם אשר הוא עקב מענהו השכיל עם אחיו בבטן         |
|       | 88 Cp. Num. 23. 19.                                                |

<sup>90</sup> By בעיר Jerusalem is meant. Jonathan, Sa'adya, Rashi, &c., all take בעיר to refer to any other city, i. e. God promises to dwell in no other city but Jerusalem.

<sup>91</sup> See Hos. 5. 15.

<sup>92</sup> Amos 1. 2.

<sup>98</sup> Jee, IV, 'to place', 'to seat'.

<sup>94</sup> Joshua 24. 19. So also Kimhi and Jacob b. Reuben.

<sup>.</sup> הגוים = 30

<sup>96</sup> Here the whole comment is given in Arabic: God has a trial with Israel, and He will requite to them their works because they forsook God's Torah and imitated man.

12. 5

12. 7

להיות אות ליראי אלהים: ובאונו שֶּרָה כשר השורר עם מלאך להיות
לאות כי יי׳ נותן ליעף כח הם יראי אלהים: ובאונו ובקותה: יי וישר אל מלאך

זיוכל להיות לאות כי צדיקים הם נכבדים לפני אלהים מן מלאכים: יי
בכה ולמה בכה יי כי היה בכחו גבור מן מלאך בכה ויתחנן בעד
זרעו לפני אל כי ראה עתידות אשר לזרעו: על כן כת׳ אחריו
בית אל ימצ׳ ימצא אותנו וישם ידבר עמנו: מדעתי כי הכת׳ ביה אל
ימצאנו ויש׳ יד׳ ע׳: הוא דברי הנב׳ אשר נבאו על עונות יש׳
ועל ענלי ירבעם ויתר חטאות יש׳ ועל כן כת׳ למעלה

(verso)

<sup>97 💥 &#</sup>x27;power'. So also Rashi &c.

<sup>98</sup> See above, p. 481.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> According to our author Jacob wept. But the other commentators refer it to the angel.

that. Similarly Ibn Ezra: נובעבור שהמלאך נראה בביה אל פעמים הנה Ezra: יובעבור שהמלאך נראה בביה אל פעמים הנה ביה על ירבעם בביה אל המקום שער השמים על כז התנבאתי אני ועמים על ירבעם בביה אל המקום שער השמים על כז התנבאתי אני ועמים על ירבעם בביה אל המקום מלכותו. But Dunash b. Labrat של המקום מלכותו, ed. Schröter. p. 150, no. 150° takes עמו בעמוב במנו אמום אל So also Abuwalid in Kitab al Mustalhik (ed. Dernbourg, Opuscules et Traités d'Abou'l Walid, p. 216), followed by Jacob b Reuben. Ibn Ezra in חבר שפת אפת הוסף, p. 35, no. 109, polemizes against ושם ידבר עמנו אמר ר' אדונים כמו עמו ולא יתכן שיוסיף הנביא אלא שהתנבא על ירבעם בן יואש בביה אל ושב והתנבא עליו הושע בן בארי ובעבור שניהם אמר כי המלאך מצא יעקב בביה אל בשובו הושע בן בארי ובעבור שניהם אמר כי המלאך מצא יעקב בביה אל בשובו הושע בן בארי ובעבור שניהם אמר כי המלאך מצא יעקב בביה אל בשובו is different from the one given in his commentary, as cited above. See also Kimḥi, who cites Sa'adya's view that ושברינו או עלינו בעבורינו או עלינו או עלינו או עלינו או עלינו בעבורינו או עלינו בעבורינו או עלינו או עלינו בעבורינו או עלינו או עלינו או עלינו בעבורינו או עלינו בעבורינו או עלינו או עלינו בעבורינו או עלינו אובעם בייד אובער עלינו או עלינו בעבורינו או עלינו בעבורים אובער בעד בעבורינו או עלינו בעבורינו אובערינו אובע

<sup>.</sup> תשובה כין עונות = 101

|        | מבלי שוב אל תורת משה הלא תקוה                                                     |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 12. 8  | ַ בירו [כנען בירו                                                                 |
|        | יים לבצעו מ[קצהו] אשר תעו כל אחד בסחורתו כֹכֹ איש לבצעו מ                         |
|        | ולחקור בתורה כי הם הומים אחרי מאזני מרמה ומענים                                   |
| 12. 9  | ויאמר אפ: ובאחרית כי יבא יום פקודה ועת צרה אשר כספ[ם ב]חוצות [י]ש[ליכו]           |
|        | מפחד נפשם אז יאמרו עשירי גלות אך כי עשרתי מצאתי כח לי: כל יניעי                   |
|        | ינעתי לצבור כסף וזהב: לא ימצאו לא יכפוו בי לי נקמת עון אחד: ינעתי לצבור בסף וזהב: |
|        | ועשרי לא ישוה לי מאומה כֹב לא יועיל הון ביום עברה: 104 וגם פתרו כי                |
|        | אמרו סחרי גלות הבוטחים בעשרם ובסחורותם: הלא טוב לנו כי ניגע                       |
|        | לעיטות עושר למען נמנע רעב וכל צרה מן עצמינו ביניע ידינו                           |
|        | ובנכסנו עד לא ימצאנו פחד צרה כֹבֹ האומרים לא תגיש ותק' ב' הר': 103 וגם            |
|        | 106 יאמרו אנשי גלות עלינו לעשות סחורה כב יגיע כפיך כי תאכל                        |
|        | ולא ידעו כי פתרון יניע כפיך הוא עשות מצות יי על כן אמר א' 107                     |
| 12. 10 | אשריך וטוב לך: ואנכי יי אלהיך מא: הדבר הזה הוא ויעוד א'                           |
|        | תואעד ותההַד כלדי יקול אלקאיל אנא לך: 108 כן דבר יי לאנשי גלות                    |
|        | אני האלהים אשר מארץ מצ' אשר הושבתי אבות' במדבר כי                                 |
| 12. 11 | 20 תעזבו כל עשרכם ותנוסו במדבר: ודברתי דברי הנבואה                                |
|        | על הגביאים להגיד עתידות למען להיות לאלהים                                         |

102 Isa. 56. II.

נל מכוני לא 'to be a match for'. 'to be equal to'. So also Rashi: כל מכוני לא יהא בו ספוק לכפר על עוני איטר חטאתי. Cp. also Jacob b. Reuben, l.c. ב"א ויאמר אפרים זה על דרך ניחום והכנעה: וא' אמת נתעשרתי : "14" ואולם מה יועיל לי הוא מן עושק כי כלל יניעי לא ימצאו לי עון א' שהטאתי. ועל הפתרון הראשון ישוב אל האנשים ואל הב יהיה כמיו לא ימצא (Joshua 17. 16).

<sup>105</sup> Amos 9. 10. 106 Ps. 128. 2. 104 Prov. 11. 4.

<sup>107</sup> To fill out the line.

<sup>108 &#</sup>x27;An eternal warning and threat do I, the speaker, tell thee.' תואער infin. 6 of בּבֹּין; תההד, וחfin. ק of בּבֹּין, כלדי בּבֹּין.

fol. 6, recto)

| י י י י י י י י י י י י י י י י י י י                                  |
|------------------------------------------------------------------------|
| עד                                                                     |
| הוא בחרתי                                                              |
| ידעתי מכל משב האדֹן האדֹן יידעתי מכל משב האדֹן יידעתי מכל משב האדֹן    |
| אדמה כי הוא מות: אך דבר מות: אך דבר                                    |
| יומת רבות מעשים אישר הוא                                               |
| יוו מומית אנך ווו ליש': והומית אנך ווו                                 |
| כור אנך ב[ע]ין יוכל איש לצאת כון חומת אנך ומענהו הוא                   |
| בית הכלא לעצור יש' בגלות: אם גלעד און: ואם יאמרו גלותיים כי הדברים     |
| ועל דבר 'לראיטונים העברים אלהים אחרים ויובחו בקר וצאן לאילים ועל 10    |
| כן השיב על ידי נביאיו: אם הראשונים אשר בגלעד היו באון ושוא             |
| ובנלגל יטורים זב' לגלולים כי גם מזבחות טבחים בגלות גורנא אלקצא בין 113 |
| אכול בשר בלא קרבן: שוחם השור מ' איש': לחמוא ליי לאכל                   |
| על הדם 114 הרבו למאד בנלות לרב כאבנים וכנלים                           |
| ויברה יעקב נישרי: ויברה יעקב נישרי: ויברה יעקב                         |
| ולא זכרו החסדים                                                        |

<sup>109</sup> Amos 3. 2.

its explanation is the vanishing of wickedness. What Biblical word is translated here is unknown.

<sup>111</sup> Amos 7. 7.

ינוס'; see Kelim 30. 3. Just here no reference is made by our author to the Arabic equivalent, which is like the Hebrew (שנש). See Rashi and the other commentators, and cp. the views of Menahem b. Saruk, Dunash, and Menahem's disciples (in Stern, תשובות תלמידי מנחם, 99). Why this verse is introduced here is not clear.

read القضاً بَيِّس , داله 'we have distinctly permitted the law' to eat meat without a sacrifice. (I am obliged to Dr. Hirschfeld for assistance in elucidating the meaning of these Arabic words.)

<sup>114</sup> Isa. 66. 3, and cp. 1 Sam. 14. 14.

12. 14

12, 15

13. 1

(verso)

התעה אותם בבעל כֹכֹ ויאשם בבעל וימת:

מעני וימת אמר וקד עצא: 225

ומדעתי יכשר כי נפתר

115 Gen. 36. 6.

116 Here probably the number of years is given from the time Jacob left his parents' house for fear of Esau to his arrival in Egypt at the head of a family of seventy. Cp. the chronology in Seder 'Olam, c. 2: אבינו יעקב היה When he came to Egypt he was 130 years old (Gen. 47. 9).

117 These dotted letters are doubtful. For כבין read probably . See Exod. 1. 6.

לאלהים = ×וו

119 Ps. 106, 33.

120 Ps. 78. 33.

121 'For he (the people) killed them (the prophets).' 122 Ps. 79. 4.

Read perhaps אלחג, 'striking the foot on the ground', i. e. disparaging the words of the prophets.

124 So also Ibn Jiķitila (see Poznański, Mose b. Samuel Hakkohen Ibn Chiquitila. 102, bottom : מרבר אפרים רתת, זה על ירבעם יטהיה מאפרים: עברים רתת. זה על ירבעם יטהיה מאפרים: עברים רעת.

י בב 'to strike one with a stick or a sword'. So also Kimḥi: וכיון : שאיטם בבעל מת כלומר נגף לפני אויביו באלו מת

(fol. 7, recto)

| נביאי הבעל] אשר המית אליהו ואחריו יהוא בן נמשי ולא                   |       |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| [נשארו ביש אשר לא כרעו לבעל רק] שבע אלפים: 120 ועתה יוסיפו לח' כי גם | 13. 2 |
|                                                                      |       |
| ורה אשר לא צוה יי ועוד התעו [ת]                                      |       |
| אשר ה[ם] בדים מדעת לבבם: כתבונם בעקלהם 1:7                           |       |
| ימים רבים לייט'                                                      |       |
| [ללא אל אֹ] יים איש [גלוליו] ל עׁ וגו יים כל התועבה אישר בחילוף      |       |
| הת[ו]רה הוא כגלולים ו[כ]זובחי אדם כי כל המתעה את יש' מן התורה הוא    |       |
| כזובהי אדם וכאשר עגלים ישקון: ועוד תעו בגלות בכסף וזהב וסחורות:      |       |
| ועל בן גונבים ועושקים ומעותים מאזני מרמה וגם מכחשים ונשבעים          |       |
| ומדברים שקר ועוזבים את תפלתם: וגם יחללו שבת ומועד: כי משאותיהם       |       |
| נושאים ביד גוים: הלא כל אלה רע מן עצבים וגם יתפללו ואין לבם עמם:     |       |
| זובחי אדם כי בעושק אשר יקחו נכסי רעיהם ורכילות וקרין 181 היא         |       |
| כשפיכות דמים כֹכֹ לא תעמד על דם רעך: 132 אנשי רכיל ה' ב' ל'          |       |
| ישפך דם: 133 והם לדמם יאר': 134 להודיעך כי כל מעישה גלות כתועבת      |       |
| אלהים אח' ועל כן אמר והם פונים אל אלהים אח': 135 והדבר הזה כאין 136  |       |
| דבר על גלות: לכך יהיו כענן בקר אשר אין בו תקות מטר וכטל              | 13. 3 |
| אשר ילך טרם זרוח השמ' כאבק וכמוץ ידח בסערה מן הגורן                  |       |
| וכעיטן מארבה כלם כרגע נודדים ואינם׳ כן תהיה אחרית כל                 |       |
|                                                                      |       |

<sup>126</sup> See 1 Kings 19. 18. 127 Jee 'understanding'.
128 Jer. 16. 13. 129 2 Chron. 15. 3.

VOL. XII. N n

ונומר = 130 Ezek. 20. 31; ונומר = 130 בו

<sup>131</sup> وَرُضَ 'a loan or debt on interest'. 132 Lev. 19 16. 133 Ezek. 22. 9. 134 Prov. 1, 18

<sup>185</sup> Hos. 3. I.

<sup>136</sup> Can also be read באין. Probably read here.

| (verso)                                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| אלה ה'כ'ת' הכת <sup>137</sup> ועתה                                              |
| בקצף ואחרי כן עתיך                                                              |
| לא ערים ולא מושב ולא מים יש [בארץ תלא]                                          |
| תיה ופלאה: מרעיתם: הדבר הזה                                                     |
| ם מנעריך כן דבר יי ליש' מן ה                                                    |
| אבירים 130 הוא מטעמים הוא [עין יפה                                              |
| מאבל וענן לסכת יומם ואיט לנר לילה                                               |
| ונבאי 140 בתוככם ורחמ[י] מתקדם לפניכם כי ייי׳ אלה מת[הל בקרב מה 141 ועם כל]     |
| זאת ממרים הייתם עם יוֹ: 142 ואחרי אשר הבאתי אתכם אל המנוחה ואל הנחלה 142 אר[ין] |
| יז בת חלב וד': ואתם הרעותם לעש': "יו על דבר כמרעיתם: כל אשר הרבתי               |
| טובם ומרעיתם הם הוסיפו על רעתם: הוא וישמן ישורון ויב': שמנו עשתו:               |
| על כן ואהי להם כמו שחל עד אשר מתו כשש מאות אלף: 146 על דרך אשור                 |
| דומה לו איטורנו: 147 אפנשם הייתי פונש אותם כדוב שכול גם במדבר גם                |
| בארצם: ואוכלם יטם כל': לשון משל מענהו ואבַלֶּם: ישיחתך יש' מענהו השחיתך         |

<sup>137 &#</sup>x27;The sect' (?), i. e. the Rabbanites.

יואר This is evidently the rendering of תלאובות הארץ תלאובות for האבי means in Persian 'empty, void' (cp. הוהו). Thus תיה, an emptiness; בועל האל , an extensive desert without water or herbage.

<sup>189</sup> Ps. 78. 25. Evidently reference is made here to the Manna which the children of Israel had in the wilderness.

<sup>140 =</sup> ונביאי, i. e. Moses.

<sup>141</sup> Deut. 23. 15.

<sup>142</sup> Deut. 9. 7, 31. 27.

<sup>143</sup> Cp. Deut. 12. 9.

<sup>144</sup> Jer. 16, 12,

<sup>145</sup> Deut. 32. 15 ; Jer. 5. 28.

דור המרבר i.e דור המרבר.

רכל אישור שבמקרא דניש וזה רפי שאינו: Num. 24. 17. So also Rashi: אלא אארוב ואשקוד כניי אשורנו ולא קרוב אשרוב מקום מקום Assyria אלא אארוב ואשקוד כניי אשורנו ולא קרוב. But Abulwalid (see Bacher, I.c., 101) translates, 'a trodden way', i. e. a way crossed by many. opposite to דרך לא סלולה Likewise Ibn Ezra: אישור תואר כמו עצים (ישילבו אישורי ארם בו See also Kimhi.

| בו אי אי יש' תענוגיך וטובות אשר נתתי לך הם אשר השחיתוך כי בכל עת צרה הייתי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| עוזרך ואתה היית חושב כי כחך ועוצם ידך עשה לך כל הטובות: "ו ופהרון                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| שני השחיתך אלהים כי הסתיר פניו ממך בעונותיך כי עזרתך וכחכך 150 מאלהים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ועתה כי השליך אתכם מפניו מי יעזור אתכם: אהי מלכך ואשר בטחת במלך                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (fol. 8, recto)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| יולדה יב ל:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| יחיה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| וו מיד שאול אבדם                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| פיטות אגאלם ישמרו מצותי: עתה כי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ישובו. או ד וק צה: כי נוחם ורחמים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| וסתרו] מעיני ולא ארחם כי הוא בגלות: בין אחים בין רשעים הנמשלים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| באחו ונמא אשר עודנו באבו ל יק: בייש בגלות בין רשע' ילמדו חקות                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| הגוים ויעיטו כמעיטיהם ותהי אחריתם כאחו איטר יבא רוח קדים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ריה שרקי סמום 153 ויבש מק' ויה מ': כן ישראל מימי מלבי אשור על כליו ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| י וחרוין: 154 עד שיותרו אחד 155 כתורן ע' ר' ה': וכשני גרגרים ברא אמ: תאשם                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| בו תכרם 150 שומרון ומענהו תכשל כי מרתה ביי על כו בחרב יפלו בראשית                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 151 r Sam. 8. 5 ff.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ארו Job 8, 12. So also Rashi and Ibn Ezra take ארו as plur. of ארו as plur. of ארו מו                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| But Kimhi translates 'brother'.  158 مناه قرق مناه مناه و المناه |
| יים שנים אות אות . 154° Cp. Isa. 10. 23. וולים ביים אות אותר הוא אותר הוא לווא אותר הוא אותר הוא הוא אותר הוא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| נאישם תהיה) 5, 'to destroy', 'extirpate'. Similarly Ibn Ezra (אישם תהיה)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

and Kimhi.

נלות: ובאחרית נלות בחרב ימ כ ה ע: 157 שובה יש' עד י' אלה כי' כש' בעו': 14. 2 בצטר בכח: 158 קחו עמכם דברים הם דברי הודות ליי והוא אשר גזר על אנשי 14.3 נלות בדברי הימים ושבו והודו את שמך: ושני התודות עונות כב והתודו את עונם: וכת' חטאנו ועוינו ורשענו: שלישי מספד ושועת גלות כב כה 20 אמר יי התבוננו וקראו למקוננות: ד' להתחנן ולדרש סליחה וישוע[ה] בֹב ואמרו הושענו דֹ: ואמרו הושע ייֹ: 150 וכת כל תשא ע[ון] (verso) ובתחלה תשובה ככ בנלות כי תפלת גלות 161 . . . . . וקבל ממנו בעין טוב . . . . . I4. 4 . . . . . לא יושיענו מענהו בני אדם ולא כל מלאכים יושיענו . . . . הסום לתשועה 162 ולא נאמר עוד [אלה למעשה ידינו]

14.5

14.6

14. 7

<sup>157</sup> Amos 9. 10.

The meaning of these words are not clear to me. כצמר can also be read יבנור 'avaricious': באנור 'fie'. But what is the meaning?

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> 2 Chron. 6. 34; Lev. 26. 40; 2 Chron. 6. 37; 1 Kings 8. 47; Jer. 9. 16; Ps. 106. 47; Jer. 31. 7.

<sup>160</sup> Joel 2. 17.

<sup>161</sup> About prayer in exile as a substitute for sacrifices, see JQR., N. S. IX, 144-5.

<sup>162</sup> Ps. 33, 17. 163 Cp. Deut. 10, 15. 164 Ps. 92, 13.

# EARLY KARAITE BIBLE COMMENTARIES-MANN 503

כיונק: 16. שלישו עד מרחוק: וכזית בהוד ויפה פרי תואר וריה לו
דבו בריח עשבי שדה אשר ברכו יו: 100 ישובו אל מקדש יו כל אישר היו
בגלות חוסים ביי יושבי בצלו: 16. יחיו דגן כי הם היו כדגן המחיה
אדם כן היו בסתר עליון בצ'ש' ית': 10 הם יושבי בצלו: יחיו דגן כי הם היו
כדגן המחיה אדם כן היו מחיה מחיי נפשות 100 ללמדם צדק ויפרחו כגפן
אשר למרחוק ישיגו שריגיה וענפיה: זכרו ביין לבנון כי ריחו טוב מאד 17. אפרים מה לי עוד: בדבר יש מה לי ולעבודה אשר בחילוף התורה:
וישובו אל דרך אמת: אז אני יי אענהו ואשור אליו ברחמים: ואני

(fol. 9, recto)

| ואת נקמת וגמול             |     | ٠   | ٠ | *  | * | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | * | ٠ | ٠ | ٠ | * | ٠ |    | 14. 10  |
|----------------------------|-----|-----|---|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---------|
| ישרים: אך החרם             |     | •   | ٠ |    | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ |    |         |
| ישוד ורעוע יכשל וילכד      |     |     |   |    |   | ٠ | ٠ |   |   |   | ٠ |   | ٠ | ٠ |   |    |         |
| בי לא' יד' ל' א' עוד:      |     | ٠   | ٠ |    |   |   | ٠ |   | ٠ |   | ٠ |   |   | * | ٠ |    |         |
| שגיונותי כי בזדון לא אחליף | , . |     |   |    |   | ٠ |   |   |   |   |   |   |   | ٠ | • | ž. |         |
| כל אלה הדברים אשר נבא      |     | , , | ٠ | וה | ה | ٠ |   | ٠ |   |   | ٠ | ٠ |   | ٠ | ٠ |    | Joel 1. |

אונקות הם הנופים הרכים כמו היונק: So also Ibn Ezra to Ps. 80. 12.

<sup>166</sup> See Gen. 27. 26.

<sup>197</sup> Similarly also Kimhi: 'תיטובו בצל האל יתי. Ibn Ezra writes: ולפי (see also Rashi) ייטובו אמר יפת יושבי בצל הלבנון העבדים שיהיו אכריהם וכרמיהם דעתי יושבי בצל ישראל והם העבדים שיהיו אכריהם וכרמיהם.

<sup>168</sup> Ps. QI, I.

ולים : There is some confusion in the text. Probably read : כן היה מְחַיֵּם

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> So also Abulwalid (see Bacher, *l. c.*, 71), Ibn Ezra, and Ķimḥi. See Ibn Ezra: ריחו כדרך אזכרתה ויפת אמר זכר גפנם למרחוק כיין לבנון.

Jacob b. Reuben quotes one explanation similar to that of Yefet.

<sup>171</sup> See also Rashi and Kimhi.

<sup>172</sup> This seems to be the ending of a verse which I could not however trace.

| I. 2 | [יואל]                                                                    |  |
|------|---------------------------------------------------------------------------|--|
| 1. 3 | [כואת] [ועל כן] כת' ובניהם לדור אחר כי בכל דורות לא כן היה                |  |
|      | יסופו ויסופו                                                              |  |
|      | יתר הוא בין מלך אל מלך: ומעני יתר הוא                                     |  |
| I. 4 | [מה שהותיר] המלך הראשון אכל השני ולא כולה ויתר בקייה 173 מן השני אכל      |  |
|      | השלישי ולא הכל; ומן השלשי עוד נותר אל הרביעי ועוד נותר                    |  |
|      | לא<br>אהריהם: ועל כן אמר כל יתר הגזם: והדבר הזה היה מימי פול ותלגת פלנאסר |  |
|      | ושלמנאסר ויתר מלכי אשור ונבוכדנצר וכל המלכים אשר                          |  |
| 1. 5 | 15 אחריו: 17 הקיצו שכורים ובכו: הוא הכת' עליהם הוי השאננים בציון          |  |
|      | והכת' עליהם השתים במזרקי יין: והם אשר כת' עליהם וגם אלה ביין ש:           |  |
|      | וכת' אטיף לך ליין ולש: 175 עסים דומה לו עסו ועסותם רש': 176 כי הם עגבים   |  |
| 1.6  | במעוסם: כי גוי עלה ע' ארצ' הוא נבוכרנצ' וכשדים גוי אחד: כֹכֹ כי           |  |
|      | [נאס עלי גוים רבים: ועל גוג כת' וקבצתי את כל הגוים ולמעלה כת' אשר         |  |
|      | 20 אשיב את שבות יהוד' וירוש': 177 ומתלעות לביא לו: הוא אריה כ'כ' עלה אריה |  |

<sup>173 &#</sup>x27;Remnant'.

Our commentator combats the view that Joel refers to the war of Gog and Magog. This will last only one day (Ezek., c. 38). Here the prophet speaks of the various invasions by the Assyrian kings up to Nebuchadnezzar. See also Jacob b. Reuben, l.c.: ווא וואמרו איי וואמרו וואמר בימי המלמדים כי נתנבא בקירוב חורבן בית המקר'ש: והביאו ראיה מן תקעו שופר . . . יתר הגזם נתחלפו בזה הארבה מקצתם פתרוהו על גלויו (i. e. in the literal sense) ומקצתם ליהויקים, ליהויכין. לצדקיהו, וליוישבי החרבות

<sup>175</sup> Amos 6. 1, 6; Isa. 28. 7; Mic. 2. 11.

עסו (?, cp. Joel 4, 11; Mal. 3, 21. So also Ibn Ezra: עסים מגזרת מנזרת מנזרת, and Kimhi.

<sup>177</sup> Mic. 4. 11; Joel 4. 2, 1. The author maintains that in 1. 6 Gog and Magog cannot be meant because they will combine all the nations (Joel 4. 2, 1), whereas here only one people is meant, viz. Nebuchadnezzar at the head of the Chaldeans. Accordingly Joel 3-4 refer to Gog. This is also the view of Kimhi and others. See also Ibn Ezra to Joel 4. 1: בים הוא בעבור זה חשבו רבים. The verse of Mic. 4. 11, which our author quotes, speaks of many nations, and is indeed connected by Kimhi and others

| מסב יו דוא נבוכ': שם גפני לשמה ותאנתי לקצפה הו אנקצאף: 170 חשוף חשפה                                                                                               | 1. 7  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| (verso)                                                                                                                                                            |       |
|                                                                                                                                                                    | 1.8   |
| בבתולה אשר ת[חגור שק על מות בעל נעוריה]                                                                                                                            |       |
| אבל: ויום נוג הי                                                                                                                                                   | 1.9   |
| יי: אבלו הכהנים [משרתי יי]                                                                                                                                         |       |
|                                                                                                                                                                    |       |
| ונביאים: על חטה                                                                                                                                                    | I. II |
| הגפן הובייטה והתאנה: כ והס'                                                                                                                                        | I 12  |
| אללי לי: ייינ חגרו וספדו [ב]בתים                                                                                                                                   | 1. 13 |
| על איטר היה עתיד על                                                                                                                                                |       |
| : מן היום ההוא ועד בנין ירוש[לם] הוא עוג ::                                                                                                                        |       |
| לשבות ילהתחנן תמיד יומם ולילה באשמורות כֹבֹ [על חומתיך ירושלם הפקדתי]                                                                                              |       |
| שומ: ואחריו כת' עד יכונן עד ישים את ירוש': <sup>וכו</sup> אהה ספ' <sup>1918</sup> קוננו וה[ילילו]                                                                  | 1. 15 |
| ליום איטר שבת קרבן: הלא נגד עינינו אכל נכר': הוא אשר דבר למעלה                                                                                                     | I. 16 |
| שודר דגן: עבשו פרודות: עבסו אלמתפרדאת ביי הם הטים ושעורים                                                                                                          | f. 17 |
| :: הנפרדים מן התבן ואין אוכל בתוך הדגן: מגרפותיהם איטר יכנסו                                                                                                       |       |
| הגרן את התבואה: על כן נשמו אצרות הדגן כי ריכם הם: ממגרות                                                                                                           |       |
| with Gog. See also Ibn Ezra : דעת מפרשים בים כי זה לעתיד בים המשים רבים בית מפרשים (cp. also Jacob b. Reuben, $l.c.$ , 17 c). No doubt this is also the opinion of |       |

with Gog. See also Ibn Ezra: דעת מפרישים רבים כי זה לעתיד בימי המשיח רבים ני זה לעתיד בימי המשיח (cp. also Jacob b. Reuben, l. c., 17 c). No doubt this is also the opinion of our commentator. Hence אול גוג פאס should precede his quotation. As it stands the verse really proves the opposite (גשם רבים) of what it is cited for, viz. אחר בים גוי אחר געוברנצר ובישרים גוי אחר.

181 a = 175D.

י ליל become dry'; מתפרדאת, Pt. pass. V מתפרדאר 'to separate oneself'. Cp. also Ibn Ezra: (Abulwalid) עביטו אין לו חבר אמר רבי מרינום החמה אין לו חבר אמר החת מגרפותיהם התעפשו פרודות הם גרגרי החטה והשעורה הזרועים שהם תחת מגרפותיהם העפר . See also Ķimḥi and Jacob b. Reuben, l.a.

מנְמע כֹבֹ העוד הזרע במג': 183 ומעניהו לשני פנים: אחד כי נלקחה מיש'
ארץ דגן ותירוש: ושני כי פתרון תורת אמת שבת מיש': כֹב מלכה
ושריה בג' א' תורה: וכת' וימים רבים ליש' ללא אל' אמ': וכת' כי לא תאבד

מתורה מב': וכת' לא רעב ללחם ול' צ' למ': 154 על כן יש' בגלות כעדרי צא;
ובקר בלא רועה ובלא מרעה: על כן ספדו והלילו: ואמרו בצום ובכי אלה

(fol. 10, recto)

| 1, 18               |                                                                                                       |   |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|                     | מודה                                                                                                  |   |
| 1. 19               | ותלהט] [ולהבה להטה] [ותלהט] מוסדי הרים 187                                                            |   |
|                     | ירדף                                                                                                  |   |
|                     | בר למעלה                                                                                              |   |
| 2. I <sup>188</sup> |                                                                                                       |   |
|                     | [מי יו]דע ישוב וניחם: 180 וכל ד[בר]                                                                   |   |
|                     | (ו] אחרי[ו] א גוג הוא הלא כת' אחרי                                                                    |   |
|                     | [והיה אחרי כן אשפוך] את רוחי על כל בשר: ונתתי מופֿ בש' ובא': לפני בא יום                              |   |
|                     | והוא הכת' כי בל [שָל]ום ונק[מ]ת כל רשעי ארץ: והוא הכת' כי                                             | 0 |
|                     | [יום ליי צבא] על כל גאה ור: וכת' ויגבה יי צבא במיט': וכת' כי הנה היום ב[א בעֹן                        |   |
|                     | כתנור: וי[ב]א אליהו לפני בא יום יי הנ' והנ' הוא יום גוג כי יראה ביום [ההוא]                           |   |
|                     | ויצא יי ונלחם בג' הה': <sup>191</sup> ודע כי יש אומרים: ואת הצפוני <sup>192</sup> הוא גוג ולא [כן רק] |   |
|                     | 183 ** 'heap', 'pile'. Haggai 2. 19.                                                                  |   |

<sup>184</sup> Lam. 2 9; 2 Chron. 15. 3; Jer. 18. 18; Amos 8. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Can also be read רתנבק. The meaning of this word is not clear to me.

<sup>186</sup> Is this a quotation from 2 Kings 17. 25?

<sup>187</sup> Deut. 32, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> This chapter, as we have seen above, has been taken by some commentators to refer to Gog.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Joel 2. 14. <sup>190</sup> Joel 3. 1, 3, 4.

<sup>101</sup> Isa. 2. 12, 5. 16; Mal. 3. 19, 23; Zech. 14. 3.

<sup>192</sup> Joel 2. 20. In accordance with his view that only Joel 3-4 speak of Gog, our commentator combats here the opinion that by the 'Northern'

2. 2

2. 3

| כאשר כתבתי למעלה כי דבר אחריו והיה אחרי כן אשפוך את רוחי (על כל בשר:)                                                                                          |   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 15 יום יי הג' והג' הוא יום גוג: ומדעתי ואת הצפ' הוא איטר כת' בדניאל 100 ויס תע על                                                                              |   |
| מלך הצ: ובמלכותו צר ליש': ובא עד קצו ואֹ עֹ לו: כי יאבדהו יי ואחרי'ו]                                                                                          |   |
| כת' ובעת הה' יעמד מיכאל היט' הג': והיתה עת צרה אחרי אבידת הצפוני:                                                                                              |   |
| להודיעך כי הצפ'י וגם וישתער על' מ' הצ' לא גוג הוא כי ביום גוג תהיה ישועה                                                                                       |   |
| ומלך הצפ' יקום וימלך ימים ועליו כת' וארין מצ' ל' ת' לפ': וכת' ורבות יכשלו:                                                                                     |   |
| 20 ואלה ימלטו מידו אד' ומו': 194 וגוג לא יבא כי אם על יש' לבדם: והוא אחרי                                                                                      | , |
| הכל כ'כ' באחרית הימ' תפקד: 105 כשחר פרוש: כי כוכב הנוגה הוא השחר:                                                                                              |   |
| בצאתו יהיה אורו פרוש כן פרוש עם רב ועצום: וגם בזאת תדע כי לא גוג                                                                                               |   |
| הוא ואהריו לא יוסיף עד שני דור ודור דבר עד שני דר ודר: כי אחרי                                                                                                 |   |
| (verso)                                                                                                                                                        |   |
| יטני [דור ודור] כמהו                                                                                                                                           |   |
| הרבו [לפניו] אכלה [איט ואחרין תלהט לחבה] [כני עדן]                                                                                                             |   |
| הארץ [לפניו]                                                                                                                                                   |   |
| וגם פלי[טה] לא היתה [לו:                                                                                                                                       |   |
| ז טרם גוג מכמה [שנים]                                                                                                                                          |   |
| אופן אחד איטר צוה יי                                                                                                                                           |   |
| גם עתה נאם יי שובו עדי [בכל לבככם ובכל נפש   100 [                                                                                                             |   |
| מלך הצפון הצפני                                                                                                                                                |   |
|                                                                                                                                                                |   |
| ולא תבוטו לעולם: זיי דוא                                                                                                                                       |   |
| Gog is meant. Cp. also Jacob b. Reuben, l. c., 14 <sup>d</sup> : ישיאמיר מהבותרים ישיאמיר<br>א בוג והוא רחוק. As to Joel 3, which our author refers to Gog, he |   |
| is followed therein by Abū'l Faraj Furkān. See Ibn Ezra to Joel 3. 1:                                                                                          |   |
| והיה אחרי כן אמר רבי ישועה כל זאת הנבואה היא לעתיד ור' משה                                                                                                     |   |
| הכהן Ibn Jikitila אמר אם כן למה אמר אחרי כן רק והיה באחרית                                                                                                     |   |
| הימים אולי זה הגביא היה בימי יהושפט והגביאים ובני הגביאים היו                                                                                                  |   |
| בים. (See also Poznański, l. c., 152.)                                                                                                                         |   |
| <sup>193</sup> Dan. 11. 40, 45, 12. 1. <sup>194</sup> Dan. 11. 42, 41. <sup>195</sup> For היטנים read היטנים, Ezek. 38. 8.                                     |   |
| 196 Joel 2. 12. 197 Cp. 2. 27.                                                                                                                                 |   |
|                                                                                                                                                                |   |

2.6

2. 7

<sup>193</sup> Mal. 3, 23, 3, 4.

אר Hos 2.2. Likewise Kimhi, a. l: יועל המשיח המינין בימי בקיבוץ בימי המינית יועלו לארצם וויש מפרשים ראיש אחד אליהו הנביא מן הארין מארין גלותם יעלו לארצם וויש מפרשים ראיש אחד אליהו הגלות ונקבעו בשר בשר בשר אותם מן הגלות העבטים אשר התקבעו מהגלות האיש א' אולי הוא אליהו ז"ל ד"א בקבוץ השבטים אשר יתקבעו מהגלות מהגלות משיח בן דוד ווה קרוב  $^{200}$  2 Chron. 15. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Joel 4. r. Read והוא אחרי, as explained above.

באלף מגורת באלף בית This is the translation of Targ. Jonathan, Yeset, Rashi, Kimhi, and Jacob b. Reuben. But Ibn Ezra writes: אור באלף מגורת באר באלף מגורת באר יומישט במו מברור והטעם שיתקבין ויתאסף הפך יתפשט במו אספו והריש כפול כמו סגריר והטעם שיתקבין ויתאסף הפך יומישט במו אספו (נ.с., р. 35), while the former is Abulwalid's (Opuscules, &c., 102), שערור (Jer. 8. 13) from the root שער (see Jer. 29. 17). The meaning of Joel 2. 6 is similar to that of 2. 10. שמבו נגהם אספו (נ.בם ארור אם בארור מבו מבו אור) בארור (בו אור) בארור (ב

<sup>&#</sup>x27;road', 'path'. طَرِيقَة 'vay'; مَطْرِيقَة 'road', 'path'.

יעבטון כמו יעותון, Ibn Ezra gives another explanation, יעבטון כמו יעותון. Kimhi quotes the view given by our author: וייט מפריטים. Kimhi quotes the view given by our author: וייט מפריטים. See also Jacob b. Reuben.

# 5. Ecclesiastes.

Fragment J (T.-S. 13, G. 1) consists of two joined leaves, brownish paper and ink, square writing, size  $26.1 \times 16.2$  cm. It forms a part of a long-winded commentary on Ecclesiastes. Though containing nothing specifically Karaitic, the appearance of the manuscript, as well as the language and the treatment of the subject-matter make it probable that its author was an early Karaite.

There is a gap between the leaves. Eccles. 3. 6–7 are commented upon on the first leaf, while the second interprets 4. 4–7. The whole commentary must have been in size several times larger than the Biblical book it expounded, as our author was not sparing in words. Sometimes whole sentences are in Arabic for no cogent reason whatever. The writer was quite able to express what he had to say in Hebrew. The details of his comments are dealt with in the notes to the text. Attention is only drawn to the name משלים given to the Book of Proverbs (fol. 2, r., l. 9, see notes).

J.
(fol. 1, recto)

<sup>1</sup> Prov. 13. 8.

יןש ליך [יהי לו] למכשול ככ' כספם בחוצות ישליכו ועת שלום עבר ועת בחכמה שעת שלום עבר ועת בס 11הבם לנדה יהיה בי יראו בחכמה שעת שלום עבר ועת רעה באה וכל נטילי כסף וזהב ישליכו כספם והונם ונראים לאויב בעניות ורשות כי בעת כזאת אילי הארץ יאסרו בנחשתים ובכבלים ובשלשלת ברזל ויהיו עשירים בראש גולים והאויב יחרה אפו על שרים ישארץ ועשירים וושם פניו להריגתם ודלת הארץ ישארו ב5 וירוחמו כי כסף וזהב בעת כזאת מכשול עונם יהיה: וכן בעת שלום כל איש חיל וגבור מלחמה ישמר חרבו וכלי מלחמתו: ובעת הפיכת מלחמה אמיץ אשר במחנה ישליך חרב וחנית וערום ינוס כי כן 20 דרך חכמה ועצה כי בעת כזאת גבורים מבקשים להרג וחרשים לא ישימו להם לב על כן אמר עת לשמר ועת להשליר ועוד בעת מלחמת ישמרו כלי קרב כי בהם יתנגחו זה על זה ובעת שישקים האלהים עולם מם . . . ם ומ[מלחמו]ת מֹבוֹ <sup>3</sup> 25 מכתתים חרבותם לאיתים וחנינותיהם למזמרות מאין צורך בכלי קרב והארץ שקטה מריב ומצה על כן אמר עת לשמר ועת להשליך . . ועת[י]ד [האלהים]

(verso)

שישקיט [הארין] מן מלחמות ו[כ]ה אמר וע[ד קין מלחמה] נחרצת שוממות. בחוב אשר חשכתי לעת צרה ליום קרב

<sup>3</sup> These letters are to fill out the line.

<sup>4</sup> Dan. 9. 26.

ומלחמה, הובעת שלום כתוב והכרתי רכב מאפרים וסוס מירוש ונכרתה קשת מלחמה הואחרי כן עת שלום יהיה

ודבר שלום לגוים והאלהים עשה עת מלחמה לטהר עולמו מן רשעה וגלול ושקוצים ואחר עת מלחמה יבא עת שלום ככת ורב שלום עד בלי ירח" ככת עת מלחמה

ישרום ככת זו ב שכום עד בלי ירחי ככת עת מלחם ועת שלום: עת לקרוע ועת לתפור יש או[מר]ים קריעת בגדים ותפירת מלבוש בעת עצב ודאגה

קריעת בגדים ותפירת מלבוש בעת עצב ודאגה סורעים בגדיהם ובעת שמחת חתנים וכלות תופרים לבושיהם לכבוד? ויש שמחברים קריעה ותפירה

לחשות ודברו" וראייה יוציאו מן קרעו ולא כי ניתמלאת שפקו <sup>10</sup> שלרישע קריעתם טובה ומהללה: <sup>11</sup> ויאמר

חרבונא אחד מן הסריסים לפני המלך גם הנה העין

15 אשר עשה המן למרדכי וגומ': 12 ובעת כזאת קריעת רשע טוב דברים טובים ויצילו לְקַחִים למות 13 בדברים ו[א]חלי 14 לאויב דואג האדומי אלו היה דובר שקר ולא היה מוציא דבה על אהימלך הכהן ונהיה הולך רכיל וכת' מכסה שנאה שפתי שקר ומוציא

בה הוא כסיל: <sup>15</sup> כי עתות רבות אשר דברו שקר הם משבחים ומהללים כי יצילו נפשות מן המות ומן הרעה: ואומרים בעלי הפתרון הזה לשוו

Eccles. 3. 7

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Job 38, 23,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zech. 9. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ps. 72. 7.

<sup>\*</sup> Likewise Targum, 'נידן שביבא על שביבא לבו"ע and Pseudo-Sa'adya, ווידן בגדים על המת שנ׳ ויקרע יעקב שמלותיו ועת לתפור על המת שנ׳ ויקרע יעקב שמלותיו ועת לקרוע בגדים על המת שנ׳ ויקרע...

<sup>9</sup> Read ולדבר.

<sup>10</sup> Cp. Job 20. 22.

<sup>11</sup> The text here is not clear. The meaning probably is, There is a time for annihilating 'tearing up' the wicked by words, in order to frustrate their design, just as Harbona did to Haman.

<sup>12</sup> Esther 6. 9.

<sup>13</sup> Cp. Prov. 24. 11.

<sup>14</sup> Cp. Ps. 119. 5, Oh, that.

<sup>15</sup> Prov. 10. 18.

4.4

תפירה אומרים על חבור דברי תבונה כאשר

עשה יואב שר הצבא שדברים קשים דבר לדוד

מלך ישראל ביום שהיה מתאבל אבשלום כי מת

ונצל ד[וד] המלך בחכמתו של יואב מן תגרות

ישראל ולולי דברי יואב ודוד קבל עצת יואב

ה[יה אז] לישראל יום דאגה וכלמה וכן חבר יתרו.

(fol. 2, recto)

ולא נתן אלהים דעת לחשב שהצדיק והרשע ישפט האלהים אמר קהלת בלא פוגה<sup>16</sup> שהם יודעים אבל קנאה ותאוה ודרישת גדלה יעויר עיני יודעים

על כן אמר וראיתי אני את כ' עמל ואת כ' כש' המעשה כי היא קנאת איש מרעהו ג ז ה ורעות רוח: שארם למען שראה כשרון מעשה עולם יעני אלמאל ובְנֵי ולבס אלמרתפע ורכוב אלחסן ירא עלי גירה וינסא עקובה ויצדרי בעקל ויכלי אמר רב אלעלמין ויטלם אלנאס ולא ירחם זו וכן אמרה הכמת משלים אכזריות חמה ולא ירחם זו וכן אמרה הכמת משלים אכזריות חמה

10 ושטף אף ומי יע' לפ' קנ': "וכת' אל תקנ' באיים חמם ואל תב' ב' דר' ודבר קהלת אשר אמר אן אלבליה אלצאלמין ""

<sup>16 =</sup> PDD 'doubt'. Also David al-Ķūmisi uses this word in the same meaning (see Harkavy, Œuvres complètes de R. Sa'adia, IX, 173, note 24).

<sup>17</sup> By 'successful work' of the world is meant wealth, buildings, eminent clothes, nice carriages, which a man sees the other possess so that he forgets the punishment (for sins), and does guile with his understanding (for ייצדרי ', and does violence to people without mercy.

יאב טלב אלחכמה Prov. 27. 4. Sa'adya called the Book of Proverbs כתאב טלב אלחכמה התכמה התכמה, see Derenbourg. *Œneres complètes de R. Sa'adia.* VI, p. vii). Cp. already Yer. Makk.. 3t d. l. 64, ישאלו לחכמה חוטא מהו עוניםו Prov. 13. 21) ממרה להם חטאים תרדף רעה (Prov. 13. 21).

<sup>19</sup> Prov. 3. 31.

<sup>20</sup> The misfortune (عللة) of the sinners is jealousy.

קנאה הוא אשר אמר וראותי כי אין טוב מאש' יש' ה' במש' ומ
שאילו היו שמחים בחלקם ולא היו מקנאים ולולא קשיות
קנאתם לא עשקו חברים וכן אמר החכם חדל

זו שלא תאמר בלבבך מנע אדם מן יניעה ובקוש מחיה
שחלילה שיאמר חכם אל תבקש מחיה אילא אמר ה 
הְיֵה בחלקך שָמֵח ובקש מחיתך באמת ועוד אל ת' 

תהיה עצל בורה מיניעתך ככ' טמן עצל ידו בצלחת

נס אל פ' ל' יש' 22 וכת' הכסיל חובק א' יד' וא' א' בשרו שהעצלות

נס אל פ' ל' יש' 23 וכת' הכסיל חובק א' יד' וא' א' בשרו שהעצלות
וויקרו ומשך ידו למל או ימשך ידו למנת אדם כי
עניות ומסבנות שני פנים יש כמו שאמר התעיף
עיניך בו ואיננו כי עשו יעישה לו כנפים כנישר
יעוף השמים 21 ווה עניות בידי שמים ועל לב הוא

ירוחם והעני אשר מעצלות כי ברח ממלאכה ולא יעשה בכל כחו הריצות הוא יקרא כסיל מאדם כי אין קנין 3- וראיה שיאמר עור אני בטלה ידי ונכתה

(verso)

ר] גלי וייט בו כח ואון לשות וימשך ידו לבקש מאדם הוא אויל מאדם וכת' ידע תדע פני צאנך שׁ ל לעדרים והון אדם יָקר חרוין 20 ויקנע אלאנסאן אן כרים אָד הוא נשיט לא יכון כסלאן: 21 ואחרי אשר מצאתי אייט 5 כנאה ורב תאוה הבל ואיש בעל שמחות והוללות

<sup>21</sup> Ezek. 3. 22.

<sup>22</sup> The first letter of the next word, to fill out the line.

<sup>28</sup> Prov. 19. 24.

<sup>24</sup> Prov. 2. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Cp. Job 18. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Prov. 27. 23. 12. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> People are convinced that he is worthy when he is energetic and not lazy.

Eccles. 4.6

הבל: ואיש מתרפה במלאכתו ועצלות מכלה נפשו ואכל את בשרו והוא הבל כן אמרתי בדרך חכ' טוב מל' כה נח' ממלא חפ' עמ' ורע' רוח 28 אנוד מלא כף בהודו ורצא אלה מן מלח חפנת"ן בתעב וסו לד ורעי אלר[ו]ח והוא עמל אלדי דבר פוק אן תעב אדם 10 כלה הבל 29 ככ' ופניתי אני בכל מע' שעשו ידי ובעמל שעמ' לעש' והנה הכ' ה' ור' רוח ואין יתר' תח' השמש 30 פאן ישגל עמל אנאס מן עבאדה וטלב אלעלם ואלכסיל ירגב בכסאלה ויפתקר והו פי מכאפורה 31 זנבה וגול ושבועת שקר ככ' ופן אורש וגנבתי ותפשתי שם אלהיו: 32 על כן שבח לחכם שימאס ריש פקר וימאס רגבה אלמאל וינרה אלדניא ויבחאר פי טריק אלוסטאני <sup>33</sup> הטריפני לחם חקי <sup>34</sup> מלא כף נחת הוא טלב לחם חל ומלא חפנים עמ' ורע' רוח הוא 20 אלדי לא ישבע והכסיל ח' א' ידיו אלדי לא יטלב לחם חק: וכסלאן מן אלנאם רגע אלחכים

<sup>28</sup> Not so Ibn Ezra, who puts this into the mouth of the fool: דברי הכסיל הוא האומר די לי מלא כפי לחם בנחת מן מלא חפנים בעמל ורעות רוח הוא האומר די לי מלא כפי לחם בנחת מה יאכל מחר והוא לא ידע מה ילר יום.

<sup>29</sup> For בהודי read בהודי 'right direction'; for מלא read מלא 'long for a handful by the guidance and consent of God than two handfuls with trouble and care of the spirit. That is what he said above, that the trouble of man is all vanity.

<sup>30</sup> Eccles, 2, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Indeed, business diverts men from piety and the seeking of knowledge. And the fool is put to shame in his affliction, becomes a beggar, and remains in his apostasy.

<sup>32</sup> Prov. 30. 9.

<sup>53</sup> Therefore he praises the wise who rejects the violence of poverty (i. e. which is the result of poverty), and also the reverence for wealth and the wickedness of this world, but chooses the middle way.

<sup>84</sup> Prov 30. 8.

חתי ידרי לנאס אן מא אגוד טריק אלוסטאני יקאל ושבתי אני ואראה הבל תחת השמש:

יש אחד ואין שני רגול אלדי מן רגבתה

בכסף וזהב יכן עוב ולא יטלב תזויג
חתי לא ינפיק יריד נפקה והדא פוק הבל הבלים:

## 6. Daniel.

Fragment K, T.-S. 10, G. 2, consists of two connected parchment leaves, square writing, size II-9 × 16·I cm. The manuscript is clearly of an early date, parchment and writing are brownish, as is the case with the preceding pieces. We have here a commentary on Dan. II. 24-40. There is a gap between fols. I and 2, which is the more regrettable since it breaks off an interesting account of the settlement of the Jews in Jerusalem after the advent of the Arabs in 640 C.E.

Considering the fact that our commentator is very concise in his explanations, and that leaf I breaks off at Dan. II. 32, while the next leaf begins only with verse 35. the missing part must have contained information of interest about the early settlers in Jerusalem, especially about the Karaites. Where leaf 2 begins our author makes disparaging remarks about the early משכילם. 'Anan is held in very little esteem. Either he was a משכיל, then he belonged to them that went astray in their views. Or he was no משכיל, hence we need not take his words

VOL. XII.

<sup>55</sup> The slothful among men becomes wise when he is convinced by men that he did not adopt the middle way.

<sup>36</sup> A man who, on account of his reverence for silver and gold, remains a bachelor, and does not desire matrimony so that he does not spend for maintenance what is his income. Cp. also Ibn Ezra: ישני הבר או פושרת או אשה שהוא עזר בנגדו והוא יותר נכוו.

seriously. The later scholars will find the truth (fol. 2, r., 11. 1-3).

It is evident, from the specific use of the term משביל, that our writer was himself a Karaite. Moreover, he remarks that Muhammed forbade the marriages of some near relatives, viz. 'a mother, a daughter, or a sister, a brother's or sister's daughter, in accordance with the Fewish law' (fol. 2, v., 1. 3). As is well known, the marriage with a niece, which the Rabbanites permit, was prohibited by the Karaites as well as by other sectaries. Our commentator belonged to the school, succeeding Benjamin al-Nahawendi, who showed little appreciation for 'Anan and his section, but maintained that the later scholars were more likely to reach the truth. Kirkisani reports of Daniel b. Moses al-Kūmisi that he first styled 'Anan as 'the head of the wise' (ראש המשכילים), but afterwards denounced him as 'the head of the fools' (מש) 1. (הכסילים

Who the author of our commentary was cannot yet be ascertained. Yefet b. 'Āli mentions at the end of his Daniel Commentary interpretations of visions in this Biblical book by Benjamin and by Joseph ibn Bakhtāwi. It seems that both scholars composed commentaries. Supposing the latter wrote in Hebrew, he may perhaps be the author of our fragment. Or it may be ventured to ascribe it to such an early writer as Benjamin al-Nahawendi. But all this would be mere surmise.

A close examination of the fragment shows that its comments differ essentially from those of Yefet and Jacob b. Reuben. Some details of difference as well as of

<sup>1</sup> Kitāb al-anwār, ed. Harkavy, p. 280, l. 17.

agreement are pointed out in the notes to the text. Their common feature consists of construing Daniel, ch. 11, as portraying the conquest of Palestine and Egypt by the Arabs at the beginning of the Muhammedan era.<sup>2</sup> Our commentary no doubt extended over the whole book. From the part before us it can be seen that the author knew how to write concisely and also in an interesting manner. For difficult words he gives their Arabic equivalents. He also spells in and in for him and in, following the Arabic example. All this we have observed in the former portions of Karaite commentaries. It is to be much regretted that so far only a small part of this valuable commentary has been preserved.

#### K.

(fol. I, recto)

ועל מבצרים הם הטירות ומדינות בצורות ויער כחו ולבבו על מלך [מ]צרים [א]כסנדריה בהיל גדול וצבא רב ומלך הנגב יתגרה למלחמה נגד מלכות [י]שמעאל בחיל גדול ולא יעמד מלך כי יהשבו עליו מחשבות ואוכלי פתבגו [ה]ם צבאיו הם ישברוהו וחילו מל ישמעאל ונפלו חללים ושניהם המלכים מל ישמעאל ומל הנגב מל דומים שניהם לבבם למרע זה על זה וגם לדבר דברים על זה ועל שלחן אחד מענהו על עיקר אחד כזב ידברו מעני שלחן הו דין זה בדינו מלך הנגב אומר עברה תורה ישנה ובאה תורה חדשה וזה אומר תורת משה חוף הי אבל עברה תורת משה ובאה תורתי כי שלחני שלחן אחד בדעתי הי תורת משה שלחן לחם יש והם שניהם ידברו דברים על הודה זה אומר בשליחות עצמו כי אני שלוח וזה אומר [כי הו]א משיה הכת

Dan.

11. 25

11. 27

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp. also Steinschneider, Polemische u. apologetische Literatur, 348-9.

s دير. 'religion'.

11. 28

II. 29

בתורת אלהים 1 ולא תצלח כי עוד נשארו ימים שנים 5 עד קץ מועד משיח וישב ארצו ברכוש גדול מלך ישמעאל ולבבו על ברית קדש. על ירוש לקחת אותה מיד מלך הנגב ועשה ושב לארצו ועוד לא יקח. למועד ישוב ובא בנגב פעם שינית ולא הפעם הואת לא כרישונה ולא כאחרונה כי ברישונה שטף 15 חיל מלך הנגב ונפלו חללים רבים ובפעם האחרונה שהיא שלישית

#### (verso)

נלקחה ירוש ממלך הנגב על ידי מלכות ישמעאל כב על פעם השלישית

וזרועים ממנו יעמדו וחל המקד 6 ובדעתי כי לא הו 7 לקח כי אחרי מותו

קמו זרועים וצבאים ממנו ולקחו מקדש כב וזרועים ממנו יעמדו ולא כת

ועמד בעצמו זעל פעם השנית כת ובאו בו ציים כתים ונכאה הם

נעל ירוש פי לא יוכל לקחתה עשה ושב ויבן ויפטון 6 ויחשוב על הערלים

שבירוש וזרועים ממ יעמ אחריו יקומו אנשי זרועו בני עמו והללו

של המעוז מעוז מדינת ירוש מדינת המקדש והסירו התמיד תמיד

של ערלים ונתנו השקוץ צלוב ונאקום וכניסה אלנייה 10 משומם ומרשיעי

4 Cp. Hadassi in Eshkol, Alph. 99 (ed. Bacher, JQR., VIII, 435): זוממים ויזומים ושמחים יחד י ועל שלחן אחד כזב ידברו יתאמרו כי יש לנו זוממים ויזומים ושמחים יחד י ועל שלחן העשר Jacob b. Reuben, in שלוחים י ותורות חדשות יבשרו יעל שלחן זה ישוב אל ישראל: יען כי שניהם : explains the verse differently: אוכלים כל טומאה וישראל שלחן אחד לבדם.

<sup>5</sup> Read ושנים.

6 Dan. 11. 31.

7 Muhammed.

לנייה 'to be weak, feeble'. פֿבּליט 'to understand'. פֿבּליט 'cross'; the meaning of מוס 'ניסה אלייה 'cross'; the meaning of מוס 'ניסה אלייה 'cross'; the meaning of מוס 'ניסה אלייה אלייה 'read 'בניסה אליינאנייה 'the Greek (Byzantine) church, very likely referring to the famous church of the Holy Sepulchre. 'The Muslims, from the earliest times, have called the church Kanīsah al-Kumāmah—'the Church of the Sweepings' or "of the Dunghill"—Kumāmah being a designed corruption of Kayāmah, the name given to the church by the Eastern Christians, this being the Arabic equivalent of Anastasis, the Resurrection' (Le Strange, Palestine under the Moslems, 202). Our commentator takes this verse to refer to Jerusalem. But some Karaites referred it to Mekka. See Jacob b. Reuben, א ביו מככא וישים בה מישבטי נקטות יונבורים אל בית אלהיהם והיא ארין מככא ויעיטו בה מישבטי נקטות וונבורים אל בית אלהיהם והיא ארין מככא ויעיטו בה מישבטי נקטות וונבורים אל בית אלהיהם והיא ארין מככא ויעיטו בה מישבטי נקטות וונבורים אל בית אלהיהם והיא ארין מככא ויעיטו בה מישבטי נקטות וונבורים אל בית אלהיהם והיא ארין מככא ויעיטו בה מישבטי נקטות וונבורים אל בית אלהיהם והיא ארין מככא ויעיטו בה מישבטי נקטות וונבורים אל בית אלהיהם והיא ארין מככא וועיטו בה מישבטי נקטות וונבורים אל בית אלהיהם והיא ארין מככא וועיטו בה מישבטי נקטות וויכנורים אל בית אלהיהם ווהיא ארין מככא וויעיטו בה מישבטי נקטות וויכנורים אל בית אליים וויכנורים וויכנורים וויכנורים אליים וויכנורים וויכנורים

II. 30

11.31

11.32

10 ברית. הם הנוצרים מחליפי ברית תורת משה אשר נבדלו מיש גם הם
וגם רומים יחניף אותם בחלקות כי יתעיב עבודתם ויחסיר מלכותם.
ועם ידעי אלהיו הם יש יחזקו ועשו כי טרם בואו לא יכלו לבא אל ירוש ומארבע כנפות הארץ היו באים אל טבריה ואל עזה לתאות המקדש ועתה בבואו הביאם אל ירוש ויתנו להם מקום וישכנו בה רבים מיש ואחרי בבואו הביאם אל ירוש ויתנו להם מקום אל ירוש ולהתפלל ומהם יי

(fol. 2, recto)

ובדבר הזה גודע מפי יו על ידי המלאך לדניאל כי משכילי גלות הרישנים נכשלו במצות:

ועתה אם תאמר כי ענן היה מן המשכילים הלא הו מן המשכילים הנכשלים כי הו

רישון ואם תאמר לא משכיל היה אין לך ללמוד מדבריו והאחרנים ימצאו אמת

בל לצרף בהם ול ול ע ע קין כי עוד למוֹי כי טרם המועד שלקין יתבררו ויתלבנו

11. 35 ועשה כרצונו המֹי הו מל ישמע הגדול מכל המלכים ועל כן אמר ויתרומם ויתנֹ

על כל אלי על מלכות פרסים כל כרסאן 12 ועל מלב רומים וכל קיסר ועל מלב תורכיים

וחללו כי ישליך שם פגרי ההרוגים. והסירו התמיד יבטלו לחונגים: כי בכל שנה יחונו ונתנו השקוץ מע' הצלמים אשר במככא ישומו אותם בכל שנה יחונו ונתנו השקוץ מע' הצלמים אשר במככא ישומו אותם Ibn Ezra to Dan. 11. 30 polemizes against this Karaitic interpretation: ויש לתמוה מחכמי צרוקים שפירשו זה לעתיר ואמרו כי המקדש הוא מיכ"א שיחונו עליה הישמעאלים והסירו התמיד החמש תפלות ונתנו השיקוץ עכו"ם ואלו התועים אין יתכן שיקרא מקדש רק ירושלים לבדה הישמעאל בית [אלמקדם] ואיך הוא מיכ"א קדש וכו' See also Steinschneider, Polemische u. apologetische Literatur der Juden, 313.

תוכחה לבני דורו See also the interesting passage in Sahl b. Maṣliaḥ's circular letter לבני דורו אמסף נדחים, edited by Harkavy, נאסף נדחים, אס. אס. זמ, וח אחרי אובם למקום אסף (i.e. Jerusalem) נשאר יתר מחמש בוצה למקום למקום (i.e. Jerusalem) נשאר יתר מחמש למקום מאות שנה לגלים מעון תנים ולא היה אחד מישראל יכול לבוא והיו מאות שנה במיד במורח באים אל מדינת מעזיה [טבריה] להתפלל שם ואישר במערב היו באים אל מדינת עזה ואשר בארץ הנגב היו באים אל עיר מדינת צער ובימי קרן זעירה פתח יי לעמו שערי רחמיו ויביאם אל עיר מבול ובימי ווישבו בה ויבנו מקומות (בתים (v.l.) בתורה לקרוא ולפתור (בכול עת ולהעמיד משמרות בלילה ... Jews in Egypt and in Palestine under the Fāṭimid Caliphs, vol. I, p. 43 il.

12 Khurāsān; about this and the following provinces, see Le Strange, Lands of the Eastern Caliphate, Index, s.v.

וכמה
כי ככיז מדינות תורך לקחו מקצה כורסאן כוארזם וסמרקנד ושאש ופרגאנה
וזולתם וממרינת הנדואן עד כאולאן ועד כרהמנאן 10 ומי ידע לספר כל מדינות
ממשלתם ועל כן אמר ויתגדל על כל אל למען כי כל המדינות אשר ילכד
כלם עובדי אלילים על כן כת על כל אל ועל אל אליםי הו אלהי יש ידבר נפלאות כי הו
אמר כי אנכי שלוח אלהים ועל נביאיו דבר דברים אשר לא כתוב והצליה במלכותי
ובדבריו כשדיבר למעלה והצליח מרמה בידו ומלכותו תעמוד לו עד כלה זעם
הו תמאם 12 גלות כי לא תעמוד מלכות לזולתו אחריו עד בוא משיח כל עד כלה ז
וכת כי נחרצה נעשי כי כלה ונחרצה אשר על יש הכל תשלם במלכותו
בכל כי נחרצה נעשי וכת וביומיהון די מלכיא 15 ועל אלהי אבותיו הם אלילים אשר בבוב

## (verso)

עבדו אבותיו לא יבין כי האלהים אחד. ועל חמרת נש לא יבין בדעתי זה הו אשר [התיר]
כל מקנת כסף כי הערלים שלפניו אמרו כי אין מותר לאיש חוץ אשה אחת וגם אמר
על חמדת נש כי אסר קצה גילוי עריות כאם ובת [ו]אחות ובת אח ובת אחות 10 כמ[צו]ת יש
ועל כל אלוה לא יבין כי כל דבריו יאמר ויספר באחד. ולאלוה מעזים. אמרו הו 18.38
אללאת ואלטור 17

5 אלוה מעזים כי טרם בואו היו כל ישבי המדינות סביבות מַפּה עובדים לאלוה מעוזים פתרונו אלוה המדינות כי מעוזים הם המדינות: על כנו יכבד. כי עזב שם כי כו אמרו כי אנשי הסביבות באו אליו בברית שלא ישבר לעזוב על כנו ולאלוה אשר לא יד אבו׳. הו אל

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Khwarizm, Samarkand, Shāsh (Tashkand), Farghānah, Hinduwān, Ilolwān, Kermān (see Sprenger, Post- u. Reiserouten des Orients, I, 77-79).

<sup>&</sup>quot;termination'.

<sup>15</sup> Dan. 2. 44. 16 See Kurān, Sura IV, v. 27.

<sup>17</sup> al-Lāt and al-'Uzzā, the daughters of Allah, cp. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, pp. 29–45. Our commentator quotes this explanation in the name of others. Likewise Yefet, in his Daniel commentary, states that 'the god of fortresses is either the name of a particular idol, Alāt or al-'Uzzā, as some have thought—both are familiar—or some other deity'. Jacob b. Reuben, l.c., also mentions this explanation: אוֹם מקצח שם אלוה: כאש' אמ' מקצח הפותרים כי ב' אבנים במככא רכיות צלמים שם אלוה: כאש' אמ' מקצח הפותרים כי ב' אבנים במככא רכיות צלמים.

אחד בדעתי יכבד בזהב ובכסף וב ול וב הם בגדי שש מעשה חושב כי עשוח כל אלה על שם אלהי השמים ועשה למבצרי מעוזים בדעתי הם המדינות שלכד ויקח אנשיהם לו לצבא יוהם עובדי אלילים ואליליהם עמהם ולהם עובדים והם צבא מלכי ישמעאל כוראסאן ברהמניים וזולתם עים יעקיב ועם עמר וכקארן ובניו בהרי כוראסאן וטברסתון וגם אנשי דיילם עובדי אלילים "והם צבאות מלכי ישמעאל והמשילם בְּרבי׳ כי צבא המלחמה הם משלים ברבים לכל פנים ואדמה יחלק במחיר במם ומתגות אשר יתנו נוגשים למלכים לקנות ברבים לכל פנים ואדמה יחלק במחיר מל מצ או ממלכי דרום ומעני יתנגח יתנאניח יו יתחם ומעני יתנגח יתנאניח יו ומערה ולא כת כי מל הל יעבור במדינותיו ואולם ישתער עליו יתעצף עליה ברוח סיפה

## Translation.

לההריב ולשרוד כשדוד עובר׳ ברכב ובפרשׁי ובא רבות׳ דע כי ברכב ובפּ יבואו מכל קצות

[The verses are indicated by inverted commas.]

'And against the strongholds', these are the castles Dan. 11. 24 and fortified towns.

'And he shall stir up his power and his courage against 11. 25 the king' of Egypt, Alexandria, 'with a great army', and a numerous host. 'And the king of the south shall war in battle' against the king (kingdom) of Ishma'el 'with a great army, but' the king 'shall not stand for they shall plan devices against him.'

'And those that eat of his delicacies', these are his 11.26 hosts, 'they will break (destroy) him, and his army', (viz.) the king of Ishma'el (and his army), 'and many will fall down slain.'

<sup>18</sup> About Daylam, see Le Strange, l. c., 172 ff. Cp. also Responsen der Geonim, ed. Harkavy, Index, s: v. דיילמנים. The Brahmans are known. But the natives reported as residing in the mountains of Khurāsān and Tabaristān are unknown to me.

<sup>19</sup> Read יתנאטה, vr. יתנאטה 'to dash together'.

وَمُفَّ ' to blow violently '.

- 11. 27 'As for both the kings', the king of Isma'el and the king of the South, kings alike, both of them (set) 'their hearts to do evil' against each other and also to make statements against each other. 'And at one table', i.e. about one (fundamental) principle, 'they shall speak lies'. The meaning of 'table' is religion. The one (comes with) his religion, the king of the South says, The Old Torah has passed away and a New Torah has come, and the other (the king of Ishma'el, Muhammed) says, The Law of Moses is a statute, but it has passed and my Torah has come for He (God) has sent me. And 'one table' is, in my opinion, the Law of Moses, the table of Israel's (spiritual) food. Both of them (these kings) make statements about (this) Law. The one (Muhammed) says about his own mission that he is an apostle (prophet), and the other (the king of the South) says that he (Jesus) is (the) Messiah that is mentioned in God's Torah. 'But it shall not prosper' for there 'still' remained (many) days and years till 'the appointed end' of (the) Messiah.
- 'And then he will return to his land with great substance', (i.e.) the king of Ishma'el. 'And his heart will be against the holy covenant', against Jerusalem to capture it from the hand of the king of the South. 'And he will act (fight) and return to his land', and will yet not take (it).
- 'At the appointed time he will return and come into the South' a second time. This time will 'not be like the first and the last' (times), for on the first occasion the army of the king of the South overflowed (v. 26) and many fell down slain and on the last occasion, the third one, Jerusalem was captured from the king of the South by the king of Ishma'el, as is written about the third time, 'and arms will stand on his part and will profane the sanctuary'. In my

opinion not he (Muhammed) took (Jerusalem) but after his death arms and hosts arose from him and took the sanctuary, as it is written, 'and arms will stand from him', but it is not written, And he stood by himself.

But about the second time it is written, 'and ships of 11.30 Kittim will come against him, and he will be grieved', these are the Romans (Byzantines). The explanation of is 'and he will be weak', for he (Muhammed) will not have the better over them. 'Then he will return and have indignation against the holy covenant', against Jerusalem because he could not capture it. 'He will do, return, understand', and plan about the uncircumcised (Christians) in Jerusalem.

'And arms will stand by him', after him the men of II. 3I his arm, the children of his people, will arise 'and profane the sanctuary, the fortress', (viz.) the fortress of Jerusalem, the town of the sanctuary. 'And they will remove the continual burnt offering' of (the) Christians, 'and will render the abomination', the Cross, Nakum (?) and the Greek Church 'desolate'.

'And those that act wickedly against the covenant', 11.32 these are the Nazarenes (Christians) who changed the covenant of Moses' Torah (and) separated from Israel, them as well as the Romans (Byzantines), 'he will make profane by divisions', for he will abhor their worship and diminish their kingdom'. 'But the people that know their God', these are Israel, 'will be strong and succeed'. For before his (i. e. the Muslim's) coming they (Israel) could not enter Jerusalem. They had to come from the four corners of the earth to Tiberias and Gazah for the desire (of seeing) the sanctuary. But now, after his arrival, he brought them to Jerusalem, assigned to them a quarter

and many Jews settled there. And afterwards Jews are coming from the four ends of the earth to Jerusalem to study and pray. Some of them...

- the angel from the mouth of God that the early wise men of the Exile stumbled as regards the commandments (of the Torah). Now if you say that 'Anan was one of the wise, was he not then of the wise that stumbled because he was early? But if you hold that he was no wise man, then you should not learn from his statements. The later (wise men) find (the) truth, as it is written, 'to refine them, and to purify, and make them white, even to the time of the end for there is yet (time) for the appointed time'. For before the appointed time of the end they will be purified and made white.
- 'And the king will do according to his will', this is the 11. 26 king of Ishma'el, who is greater than all kings. Therefore it is written, 'and he will exalt himself and magnify himself above every God', above the kingdom of Persia, the whole of Khurāsān, and above the kings of the Romans (Byzantines) and every emperor, and above the kings of the Turks, for many Turkish provinces they took at the side of Khurāsān, Khwarizm, Samarkand, Shāsh (Tashkand), Farghanah, and others; and also from the province of Hinduwan (India) to Khalwan and Kerman. Who can recite all the provinces of their dominion? Therefore (the verse) said, 'and he will magnify himself above every God' because all the provinces which he will capture are (of) idol-worshippers. Therefore it is written 'above every God and above the God of gods'. (The latter) is the God of Israel. About Him 'he (Muhammed) will speak' marvellous things. For he said that he was God's messenger

(prophet); and about His prophets he spoke things that are not in Scripture. 'And he will prosper' in his dominion and his statements, as he has said above. Thus deceit will prosper in his hand and his kingdom will remain 'till indignation is accomplished', this is the termination of the Exile, for nobody after him (the Muslim) will hold dominion till the coming of Messiah, as it is written, 'till indignation be accomplished'. It is also written, 'for that which is determined shall be done' because the decisive consummation that is for Israel will be accomplished during his (the Muslim's) reign, as it is written, 'for that which is determined shall be done', and it is (also) written, 'in the days of the kings', &c. (Dan. 2. 44).

'The gods of his fathers', these are the idols which his II. 37 fathers served, 'he will not regard', for God (Allah) is One.
'Also the desire of women...he will not regard', in my opinion it means that he (Muhammed) permitted (intercourse) with slaves. For the Christians before him said that a man was allowed one woman only. (The verse) also said 'the desire of women' because he (Muhammed) prohibited some cases of incest, viz. a mother's daughter, sister, a brother's or a sister's daughter, in accordance with the Jewish commandment. 'And no God will he regard', for all his words he says and states (in the name of) the One (God, Allah).

'But the god of fortresses', they (commentators) said 11.38 this meant al-Lāt and al-'Uzza, the god of fortresses, for before his (Muhammed's) coming all the inhabitants of the places around Makkah used to worship 'the god of fortresses', i.e. the god of the towns (because 'fortresses' mean towns). (The god of fortresses) 'he will honour in his place', because he left (him) there (in Makkah), for

thus said they that the people of the surrounding places entered with him (Muhammed) upon an agreement that he should not break (him [this god] but) leave him on his place. 'But the God his fathers knew not', this is the One God, in my opinion, 'he will show honour with gold, silver, precious stones, and pleasant things', these are fine garments, the work of an artist, for they (the Muslims) made all this in the name of the God of heaven.

'And he will deal with the strongest of fortresses', in my opinion these are the provinces he captured and whose men he took into the army; they were idol-worshippers and (brought) with them their idols whom they worshipped. These are the host of the kings of Ishma'el, (viz. the people of) Khurāsān, Brahmans, and others, the people of Ya'akub and 'Amr, Khakarn and his sons in the mountains of Khurāsān and Tabaristān, and also the people of Daylam (are) idol-worshippers. These are the armies of the kings of Ishma'el. 'And he will make rule over many', for the war-army rules over many in every direction. 'And he will divide the land for a price', (viz.) for the tribute and donations which the tax-farmers ('the task-masters') give to the kings to buy (the revenue of) the province.

יתנאטה 'And at the time of the end the king of the South will strive with him', this is the king of Egypt or one of the kings of the South. The meaning of יתנאטה (in Arabic), he will fight. It is not written that the king of the South will pass through his dominions. But 'he will come against him as a whirlwind', he will blow violently upon him like a tempest and hurricane to destroy and spoil like a raider that passes by. 'With chariots and horsemen', know thou that with chariots and horsemen they will come from all the end of ...

# RECENT WORKS ON THE HISTORY OF RELIGIONS 1

The expectations aroused in the readers of the first volume of Professor Moore's *History of Religions*, with regard to his wide knowledge combined with a penetrating and sympathetic imagination, his keen judgment and breadth of view, his skill in setting religious phenomena in the historical milieu, and abstracting large characterizations from concrete details,<sup>2</sup> will not be disappointed. The hand of the master has not lost its cunning. Thus in stating the appropriateness of treating the three religions of this volume together, he says in the preface: 'The three religions with which it deals are so intimately related to one another that in a

<sup>1</sup> History of Religions. By George Foot Moore, D.D., LL.D., Litt.D., Professor of the History of Religions in Harvard University. ii. Judaism, Christianity, Mohammedanism. (International Theological Library.) New York: Charles Scribner's Sons, 1919. pp. xvi+552.

Discovery and Revelation. A Study in Comparative Religion. By the Rev. H. F. Hamilton, D.D. (The Layman's Library.) Longmans, Green & Co., London, New York, Bombay, Calcutta, and Madras, 1915. pp. xx + 196.

The Rise of Modern Religious Ideas. By Arthur Cushman McGiffert. New York: The MacMillan Company, 1915. pp. x+315.

The Manuscripts of God. A Study in Religion from the Standpoint of Evolution. By A. J. TILLYARD. Cambridge, W. Heffer & Sons, Ltd., 1919. pp. xiv + 220.

Problem der Religionspsychologie. Von Dr. Theodor Reik. i Teil. Mit einer Vorrede von Prof. Dr. Sigm. Feud. (Internationale Psychoanalytische Bibliothek, Nr. 5.) Leipzig und Wien, 1919. Internationaler Psychoanalytischer Verlag. Ges. M. B. H. pp. xxiv + 311.

The Religious Consciousness. A Psychological Study. By JAMES BISSETT PRATT, Ph.D., Professor of Philosophy in Williams College. New York: The Macmillan Company, 1920. pp. viii + 488.

<sup>2</sup> Cf. JQR., N. S., VI (July, 1915), pp. 190 f.

VOL. XII. 527

morphological classification they might be regarded as three branches of monotheistic religion in Western Asia and Europe.... Fundamental to all three is the idea of revealed religion.... The Scriptures of all three have the same doctrine of creation by divine fiat, ... they have the same doctrine of the catastrophic end of the world.... All three are *soteric* religions, proposing themselves as ways of salvation from the doom of all unsaved souls at death and the judgment, and each asserting that it is the only way. Each of them, conceiving itself as the one true religion, attributes to itself finality, and believes itself destined to universality...."

Turning to the body of the book, Judaism (pp. 1–106) is treated in four chapters. The first chapter, 'The Religion of Ancient Israel', gives a rapid sketch of the tribal movements and migrations and the final settlement of the Israelitish tribes in Palestine, their relations with the native peoples and their Baal cults down to the division of the kingdom. The author follows in general the much-trodden path of 'criticism', but, as it seems, somewhat hesitatingly, as if he were not fully sure of his steps in face of the fluctuating and unstable pronouncements of the critical schools. In fact, this first chapter is rather sketchy and vague.

Professor Moore is on surer ground when he reaches 'The Age of the Prophets' in chapter II. Here again is shown his skill in characterizing a phase with a few long lineaments: 'Prophecy is one of the most remarkable phenomena in the religion of Israel. Among some peoples, as in Egypt and India, the priesthood was most influential in the progress of religious thought; in Greece it was the poets and philosophers; in Israel the prophets' (p. 15). Here is how he compresses into a few words the specific messages of several of the great prophets: 'In Amos the dominant Idea of God is his inexorable righteousness; in Hosea it is his inextinguishable love; Isaiah brings out God's immeasurable might and lofty majesty'. It is rather surprising that Professor Moore repeats with many modern writers on the Prophets that the latter inveighed against cult and worship as

such: 'What God requires is not worship, but justice, uprightness and kindness' (p. 16). The Prophets of Israel were certainly not They were before all and above all mere ethical-culturists. zealous for the honour of the one true God, and exhorted the people to serve and worship Him alone. But this presupposes some cult and ceremonial. The protest of the Prophets (Isa. 1. 11 ff.; Amos 5. 21 ff., &c.) is directed against the substituting of sacrifices for righteousness and mercy, or rather against sacrifices going hand in hand with injustice and oppression. It is ignoring the genius of the Hebrew language which expresses itself in a sharp, absolute, and positive manner where we would use a comparative expression. 'I desire mercy, and not sacrifice' (Hosea 6. 6) means to say: I would prefer mercy to sacrifice, cf. Mal. 1. 2 f.; Matt. 6. 24, where Jesus says that one who serves two masters will 'either hate the one, and love the other; or else he will hold to the one, and despise the other', which is, literally taken, certainly not true, as one need not necessarily hate or despise one of the two masters he is serving; it merely means to say he will be more devoted and faithful to one than to the other.

The distinctive character of Jewish monotheism is that it 'is not the outcome of attempts to discover an ultimate principle or a supreme power in the physical universe, nor of metaphysical speculations on the nature of being, but results from a conception of history as a moral order'....' Even more distinctive is its teleological character; it finds in the history of the world not merely a judgement of the world, but the working out through judgement of the divine will for a good world which is the end of all God's ways with man' (p. 29 f.).

The common charges against Judaism met with in many modern writers are, that it set God outside of the world, and that it hardened into a cold, emotionless legalism and formalism. Our author remarks in chapter III: 'School and Synagogue', 'God is supramundane. . . . But he is not extramundane, excluded from his world because he is infinitely exalted above it. On the contrary, he is everywhere present in the world, filling it as the

soul fills the body ....' (p. 69 f.). The characteristic note of Jewish piety in this age is the thought of God as father—not the father of the people only, as in the Old Testament, but of individuals .... Expressive of love, confidence and intimacy' (p. 74). But the reviewer must resist the great temptation to quote further, e.g. what our author says in defence of the Pharisees and Scribes; his sympathetic appreciation of the stand taken by the returned exiles against the mixed marriages; as he has perhaps already overpassed the limits intended for this review. The last chapter (IV): 'Judaism Mediaeval and Modern' carries down the history to 'Zionism'. The sympathetic discussion of Hasidism and the Kabbalah is especially noteworthy.

To Christianity are given pp. 107–385. It may be only noted here that the author would seek the antecedents and premises of Paul's teaching not in the Messianic Judaism of the Apostolic Church in Jerusalem but in the composite, or fusion of, Jewish Hellenistic and Gentile Christianity, and adds: 'He was not the author, as is often assumed, but its ablest and most zealous exponent and its most original and fecund thinker'.

The treatment of Mohammedanism (pp. 386-521) is very sympathetic; in fact, it amounts to an *apologia*. 'The Moslem conquests were not, in fact, inspired by fanaticism, nor marked by sanguinary excesses, as wars go' (p. 409 f.). But history seems to have another story to tell. 'The moral teaching of the Koran is high; it may be fairly compared with Deuteronomy, or such compends of Jewish morals as Leviticus 19' (p. 400 f.). But whence comes the great difference between the moral and social conditions of Mohammedans and those of the Jews?

The volume closes with a select bibliography and a generous index, 'constructed for the purpose of facilitating the comparison of corresponding phenomena in different religions as well as of following the development of an idea, an institution, or a rite, in any single religion'.

Discovery and Revelation is, as the author states in the introduction, a resume of a larger work by him in two volumes, entitled The People of God. In the present work Doctor Hamilton

traces in thirteen short chapters the development of the Jewish religion from polytheism to the ethical monotheism of the Prophets, which after the Exile became the national religion of the Jewish people, and finally was reorganized by Jesus of Nazareth into a potentially universal religion. After pointing out the raison d'être of polytheism, namely, unacquaintance with natural causation and hence the ascribing of all phenomena and happenings to supermundane agents, the author institutes a comparison between the monotheism developed by the Greeks, beginning with Thales and culminating in Socrates, Plato, and Aristotle, and that of the Hebrew Prophets. The former was based on 'discovery' from studying the facts of existence and the phenomena of nature; the latter was the result of 'revelation'. of knowledge given directly by God. It was based on the experiences of a long line of prophets that Yahveh was the only true God, creator and sovereign ruler of the world, and that he is absolutely righteous. And as these experiences differed profoundly from anything we know in the ancient world, and as there was nothing in the polytheistic surroundings of the Prophets to suggest the truth of monotheism, these experiences were 'an act of sovereign divine choice'.

Dr. Hamilton stands in the main by the old orthodox landmarks, though he is well acquainted with modern liberal theological learning and accepts many of its conclusions. The book is written in a kindly, liberal spirit, and in an easy pleasant style, and will no doubt be welcomed by many Christian laymen for whom it is primarily intended.

President McGiffert's volume is based upon the Earl Lectures, given by him before the Pacific Theological Seminary, at Berkeley, California, in 1912. It is part of the series of Works on Modern Theology, published under the general editorship of James M. Whipon. It has for its object to delineate the forces and influences which led to the breaking down of the old orthodoxy which was embodied in the Protestant Confessions of the sixteenth and seventeenth centuries, and gave rise to modern religious thought, and is divided into two unequal parts: Book I.

chapters I-IV, pp. 1-60, Disintegration; Book II, chapters V-XIV, pp. 61-310, Reconstruction. The author obviously has Christianity in view, but many of the factors which served to undermine or modify traditional religious conceptions had, *mutatis mutandis*, also an influence on Judaism.

The movements which made for disintegration were: (r) Pietism, which arose in Germany in the seventeenth century. It was a protest of individualism against institutionalism, and emphasized personal religious experience and personal piety as of greater importance than assent to a system of theology. It has a parallel in Hasidism, which started half a century later among the Jews of Eastern Europe. (2) Enlightenment, with its appeal to reason, assigning to it a normative function in the investigation of religious truths. It has its counterpart in the Jewish Haskalah, both cradled in Germany in the eighteenth century. (3) Natural Science, which overthrew the belief in the Bible as an infallible authority in the sphere of science and the traditional cosmictheological system of the universe. (4) The critical philosophy with its attacks upon the traditional theistic proofs, denying the possibility of demonstrating the existence of God.

The reconstructive factors are: (1) Emancipation of religion, that is, making it independent from dogma and conduct, and finding its essence in man's relationship to something greater and larger than himself. (2) Rebirth of speculation, which outlines the idealistic philosophy of Fichte, Schelling, and Hegel and its relation to and influence upon the Christian system. (3) Rehabilitation of faith, rooting faith in feeling and making it a faculty of direct perception, and finding God in the realm of values, that is, the postulate of God is a value judgement (because he is needed), not an existential judgement. (4) Agnosticism. By its 'unwillingness to dogmatize about matters lying beyond the confines of personal experience' it made a positive contribution to religion, inasmuch as 'those matters which come within the range of experience have received new recognition, and particularly, the practical side of religion has attained a greater prominence'. (5 and 6) Evolution and Divine Immanence. Both are interrelated, and are inspiring 'confidence in the possibility of indefinite betterment of the conditions of life as well as of life itself'.

(7) Ethical theism, which harmonizes the immanence of God with His personality and distinction from the world. (8) The character of God, substitution of the spirit of democracy for that of feudalism in the conception of God. (9) The social emphasis. Against the primary concern for the salvation of the individual soul, stress is laid on the reconstruction of a better human society. (10) Religious authority. 'It is a matter of the spirit, not of the letter, its seat is to be ultimately not in external rules or formulas or codes, but in man's experience'.

The 'reconstructive' factors enumerated and discussed by Dr. McGiffert can be summed up in the two words of romanticism and pragmatism, i.e. the confidence in one's own imaginings, feelings, and emotions, and according truth and reality to that which is workable and serves the purpose, in the present case, that which satisfies our moral demands and spiritual needs. But can our fluctuating emotions and our wayward and capricious longings and desires form a foundation of a stable and perduring religious life? Experience varies with the individual, how can it be the standard of truth? Without an objective certainty what right have we to assume that the universe is constructed so as to comfort and inspire us? Many of our postulates and longings, which we consider to be legitimate, and even praiseworthy and noble, remain unfulfilled.

Dr. McGiffert's book is an able historico-genetic exposition of the development of modern philosophical and theological thought, and as such a very valuable contribution to the literature on the history of religion; in fact, it is a compendium in nuce of the philosophy of religion in recent times.

Mr. Tillyard's book, with the somewhat sensational title of *The Manuscripts of God*, which is specified in the division of the book as the manuscript of man, the manuscript of nature, and the manuscript of history, is, as far as the reviewer can make out, an endeavour to derive the beliefs and tenets of religion from the constitution of man's nature and its needs, from the order of the

universe, and the facts of history. Says the author in the Introduction: 'Our object is nothing less than to discover the souls of man and God and then bring the two into relation. In our quest we propose to take experience as our guide and let it lead us where it will. In so doing we obviously make two initial assumptions: The first is that experience is trustworthy . . . . The second assumption is that our own powers are trustworthy' (p. 5). He discusses then in a somewhat desultory manner, but in a frank, liberal, and tolerant spirit, man's inward self; the claims of ideals on his nature; the love of the beautiful, good, and true; the power and dominance of conscience; the function of intuition versus logic and reason; the need of faith in science and life in general; the rationality and goodness of the universe, and so on. The book is not marked by originality and depth of thought and argument, but may be helpful to those already believing or disposed to believe by clarifying their religious thinking.

Dr. Reik's book undertakes to show by some examples of representative importance what psycho-analysis can contribute to the solution of some difficult problems of religion. It will perhaps not be amiss to first briefly state what is meant by psycho-analysis. The theory or hypothesis of psycho-analysis, the originator of which was the Viennese doctor, Sigmund Freud, assumes that back of every human being's conscious existence is a reservoir of unconscious processes, emotions, feelings, desires and impulses mostly of a sexual nature (the libido) which from the dark recesses of the soul operate and react on the conscious ideas and actions, influencing our conscious lives in ways that we do not recognize. In fact, the unconscious is, as it were, the basis of our soul life. The conflict of the hidden, but indestructible, motives and desires, with the repressive and inhibiting conscious ideals results in indirect and veiled expressions of the libido. Psycho-analysis believes that by exploring the unconscious realm it can bring facts to light which connect and explain much that was before unconnected. Freud employed it in the treatment of various psychic and neurotic disorders, through the unearthing of some buried psychic complexes, and in the interpretation of dreams. On the other hand, from the manifestation of the unconscious processes in their later veiled phases there is a way of comprehending psychologically the formation of the psychic processes in former, primitive times.

Still another thesis of Freud's, which forms the basis of the explanations of our author, his enthusiastic follower, must be mentioned here. It is that there is a state of war between father and son, beginning in the infancy of the latter, on account of their mutual libido towards the mother. The primitive horde (urhorde) disposed of the paternal rival by the simple stratagem of killing and eating him. Hence sprang up a conflicting double affective relationship between the father and the children: On the part of the children there is on the one hand a feeling of remorse and of longing for the killed father-god coupled with the fear of revenge, on the other hand, the libido and jealousy of and consequent hostility against the father remained indestructible and incorrigible, and influence their lives. On the part of the father is the same emotional conflict: jealousy of the children, lust of revenge, fear of a repetition of the nefarious deed, coupled with the natural tenderness towards his offspring. Driven by longing and repentance the sons transferred their devotion and love to the Totem animal, adopting it as their father-god. But with regard to it too the conflicting affective attitude (the Ambivalens, as our author terms it) comes to light: On the one hand they cherish and reverence the Totem, on the other, they every once in a while kill and consume it as they did the ur-father-god. This crime of killing and devouring the father-god, which may be termed the original sin of mankind, lies hidden like an octopus in the dark cavern of the soul, sending out its tentacles in every direction. It is the fons et origo of religion, ethics, art, in short of civilization. inasmuch as the remorse, fear of punishment, and tenderness engendered by it constituted a restraint upon man's lawless passions and wild impulses. The data and proofs for this farreaching theory of Freud our author does not give.

The four examples of religious ceremonies chosen by Dr. Reik to illustrate the *modus operandi* of the unconscious factors and

mechanisms of the emotional life and their significance for the genesis and development of religious rites, are the Couvade, the puberty rites of primitive peoples, Kol Nidre and the Shofar. The explanation which the author gives for this coupling of religious rites of primitive peoples with those from the Old Testament circle of culture, and in connexion with it his very interesting psychological characterization of the Jews, their via dolorosa through history, and their influence on the world, must be passed over. The four essays were first delivered by him as lectures, which may account for the many repetitions from one to the other, but not for the heavy, massive and involved diction, the absence of an analytical table of contents, and the neglect to give the number of the page where the author refers to parts of his book.

The Couvade is, as is well known, the custom, formerly prevalent among all or most primitive peoples and still met with in some regions, in which the father at or after the birth of a child takes to bed and receives the attentions generally shown to women at their confinement. This is called the maternity Couvade. Another phase, termed the dietetic Couvade, is that the father for some time before and after the birth of the child has to abstain from certain foods and occupations and undergo some painful operations on his body. Various explanations have been advanced by anthropologists of this rite.<sup>1</sup>

The author rejects them as not to the point or insufficient. He explains the origin of the Couvade from a compromise (Ambivalenz) between two conflicting streams of emotions: the one, conscious of love and tenderness, comes to the surface in the efforts to mitigate the sufferings of the woman; the other, unconscious, in the latent hostility against the same woman. The social aim of the Couvade is thus a double one: to protect the woman against the latent hostile and sexual aggression by the husband; and secondarily, and fictively, to mitigate her pains. In the dietetic phase of the Couvade, in which the father imposes

<sup>1</sup> The interested reader may compare the article s.v. in the *Encyclop*. Brit. 11, vii, 337 f., where the literature on the subject is given.

on himself the self-denials and tortures for the sake of the protection of the health and life of the baby, is a psychic reaction of the suppressed hostile impulses against the child. Thus out of the Couvade important social institutions have been evolved: protection of the mother and care of the suckling.

In the period of puberty the *libido* tendency towards the parent is intensified, and the various torments and terrors which are, on the occasion of the initiation rites, inflicted on the novices, are intended as a punishment and prevention of the incestuous tendencies towards the mother. The author branches off to a discussion of the Greek drama, which had its origin in the rebellion of the son (Dionysus) against his father (Zeus). Jesus was a successful rebel-son inasmuch as he succeeded, if not in overthrowing the father-god, at least in being enthroned by his side.

We must pass over the engaging description of the overpowering emotional effect which the hearing of Max Bruch's famous composition on Kol Nidre had on the author, and the feelings of contrition and awe which the chanting of Kol Nidre in the Synagogue evoked in himself and in the rest of the worshippers. Whence this effect of a prosaic, juridical formula? he asks. How came it to be combined with a most solemn, awe-inspiring melody? And above all, how is one to account for the crass contrast of this formula annulling vows, oaths, &c., with the high, overscrupulous estimation of oaths and pledges in Biblical and Rabbinical Judaism? Dr. Reik is well acquainted with various theories as to the origin of Kol Nidre and apologetic explanations of it in ancient and modern literature, but finds them all inadequate. He then discusses learnedly the relation between berit, alah, and shebuah. The berit originally referred to the murder of the father-god. When this connexion was gradually lost to later generations the oath was extended to other relations, and the fences for the protection of oaths were increased. In Kol Nidre there is a breaking through these fences. It is a declaration to break oath and renounce obligations. But this wish to violate all pledges does not refer to the petty concerns of everyday life, but back in the mind presses to the front the re- and suppressed desire to repeat the old crime. The Kol Nidre formula is, however, not a wish but the confession of a wish and prayer for forgiveness of this sinful wish. Hence the emotional convulsion and contrition it produces; they are expressions of the dread of disaster and punishment for the crime against the father-god. Kol Nidre thus is not a contrast to the high valuation of the oath in Judaism; on the contrary it confirms and proves it. But this original significance of Kol Nidre was gradually lost, and in consequence its form was mutilated and disfigured.

In his last treatise on the Shofar Dr. Reik discusses at great length and with much learning the uses of the Shofar as enumerated in the Old Testament and in the Talmud; and the explanations of its functions in the Rabbinical literature and the Kabbalah. For lack of space we must confine ourselves to a bare statement of his conclusions. The voice of the Shofar, which resembles the bellowing of a bull, is the voice of God, obviously not of Yahveh, but of the totem-god of the pre-Prophetic folkreligion of Israel. This totem-god was first a bull, later a ram. Now the totem-god was, as mentioned before, a surrogate for the slain father-god. As in the totem-meal there is a conjunction of the consciousness of guilt and defiance, of hatred and longing (to be united with the father by incorporating him), so in the blowing of the Shofar, which is an effort at identification with the totem-god by imitating his voice, defiance and longing, hatred and love, find expression. The primary object of the Shofar ritual is to overawe and to terrify. The sounding of the Shofar, which recalls the bellowing of a bull when slain, reminds every one (unconsciously, of course) of the deicidal crime, wakens feelings of remorse and exhorts to repentance, to refrain from a repetition of the crime and to renounce the unconscious desires.

In an appendix the author discusses the 'horns' of Moses (Exod. 34. 29), in connexion with Michael Angelo's celebrated statue of Moses, the golden calf, the calves of Bethel, the stone tablets of the Decalogue, the altar of unhewn stones, fitting all of them into his main thesis. We must content ourselves with barely mentioning these items.

Dr. Reik's book exhibits great learning, acute thinking, a fertile imagination, an almost uncanny skill and agility with which he moves 'vom Hundertsten ins Tausendste', as the Germans say, and draws in and links apparently disparate subjects with his theory. But it puts a great strain on one's will to believe. Whatever reality and importance there may be in psycho-analysis, it seems here stretched to more than it can cover. 'Die Botschaft hör' ich wohl, allein mir fehlt der Glaube.'

A few corrigenda. P. 138. It is not the Talmud, which was closed in the fifth century, that quotes Jehundni ? Jehudai) Gaon who lived in the eighth century, but Alfasi on the Talmud; p. 142, for Friedrich Delitzsch read Franz D.; p. 171, Ezek. 45. 18 does not refer to the Atonement Day; p. 226, n. 1, for אמנו, p. 290, n. 3, for 2 Chron. 11. 10, read 11. 15; p. 296 for , copul. put 1 copul.

Prof. Pratt's book has for its aim to describe by the inductive and empirical method the religious consciousness as it expresses itself in various forms, eschewing the defence of any fundamental thesis, or laving down or tracing out any law. Religion he defines as 'the serious and social attitude of individuals or communities toward the power or powers which they conceive as having ultimate control over their interests and destinies'. This attitude involves belief in such powers. 'Religion takes itself seriously and is not satisfied with being simply comforting and useful; it means also to be true'. Against the theory that religion is a social product (Durkheim and King) he asserts that 'very often a man's religion is the most individual thing about him'. The task of the psychology of religion is to describe the workings of the buman mind so far as these are influenced by its attitude toward the Determiner of Destiny. The book treats in successive chapters of Religion and the Subconscious; Society and the Individual; The Religion of Childhood; Adolescence; Two Types of Conversion; The Factors at work in Conversion; Crowd Psychology and Revivals; The Belief in God; The Belief in Immortality; The Cult and its Causes; How the Cult performs its Functions; Objective and Subjective Worship; Prayer and Private Worship, and the last five chapters are devoted to Mysticism in its various forms and phases.

The book is written in an easy and concrete style, avoiding technical terms and scholastic formulae, and illustrating theories and opinions by citing concrete experience. Thus, for instance, in studying the effects and influence of prayer the author lets those who have the habit of prayer tell their experiences: the phenomena and experiences of the mystic life he invites some of the great mystics to describe, and so for all the other functions of the religious consciousness. That the author fully and liberally gives the word to opponents need not be affirmed; in fact, a gentle and tolerant spirit is one of the outstanding characteristics of Professor Pratt's book, which will be studied with pleasure and profit.

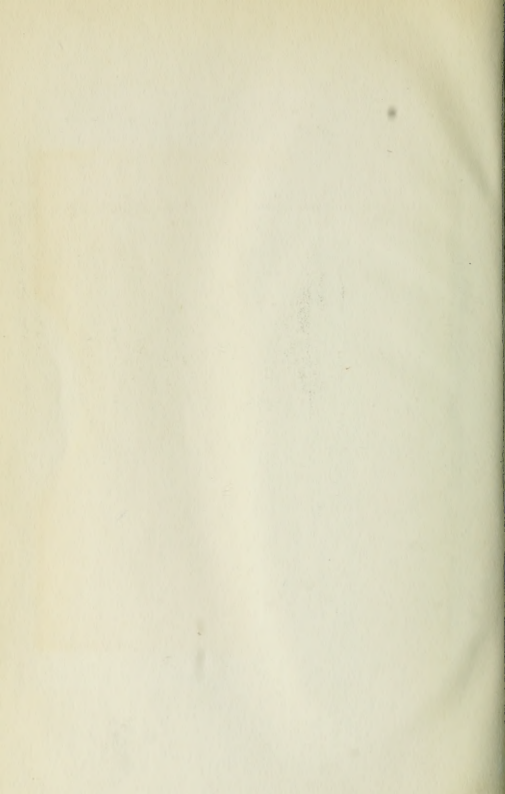
I. M. CASANOWICZ.

United States National Museum.









DS 101 J5 v.12 The Jewish quarterly review.

New ser.

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

